

# Virgilio, Mago Medieval

Nılda Guglielmi

FI:-

Anales de Historia Antigua y Medieval

1982, 23, pag. 121 - 241

# Artículo



#### VIRGILIO, MAGO MEDIEVAL

por

#### Nilda Guglielmi

Universidad de Buenos Aires - CONICET

La Edad Media cristiana desconfió de los autores paganos que con su elevado estilo, con la belleza y elegancia de su lenguaje podían conquistar y arartar de lecturas más piadosas. Sólo algunos gozaron desde el primer momento de indudable predicamento: Cicerón, quien fue maestro de artes oratorias en su exaltación del cives y de nobles sentimientos viriles como los que destacó en su De amicitia, conoció diversa fortuna aunque siempre su obra fue considerada, conservada y leída.

Pero Virgilio fue el autor clásico que en mayor medida no sólo gozó de fama durante los siglos medievales sino que formó parte de su bagage cultural y tuvo una prieta imbrincación con esa época. Desde un comienzo un Virgilio cristianizado señaló caminos, fue guía y ninguna más expresiva que la que desempeñó en el tránsito dantesco.

Su condición de pagano dotado de espíritu profético, su carácter de preanunciador fue subrayado por toda la literatura de la Edad Media.

Come dice L'image du monde (1):

"Et trova (Saint Pol) en l'un un haut mot Pe la plus belle prophecie C'onques fust de pasen ose,

De la venue Jhesu Crist,

Qu'il méismes avoit escrit:

Qué une novelle lignie

S'estoit del ciel haut abessie,

Et la virge estoit ja venue

Qui en rendroit la terre drue

アナイン

Entre los hechos extraordinarios que se le atribuyen se cuenta construcción de un palacio maravilloso en Roma.

"Et dist Vergiles: vos palais tant durra
Que une verge pucelle enfant aura" (2)

\*\*\*\*

Virgilio fue conocido no sólo por los grupos intelectuales, por los cenáculos literarios, también fue personaje viviente que se ligó a luga res determinados, que vivió en recuerdo y testimonios populares.

Comparetti dice que algunos personajes eminentes que se expresa - ron en dimensión intelectual, que deslumbraron por su inteligencia y capacidades en ciencias que pudieron aparecer esotéricas, pasaron a la leyenda transformados en magos. Menciona los nombres de Gerbert d'Aurillac, de Alberto Magno. A ellos podríamos agregar otros muchos.

Pero nos hace notar que quienes se vieron así transformados furron sobre todo pensadores que se destacaron por sus conocimientos de materá
ticas, mecánica, astronomía, astrología y física. En cambio, es raro ver que
un poeta con las características de Virgilio fuese presentado de esta manera. Decimos presentado y no metamorfoseado porque -según Compareiti- el pri

carácter de Virgilio, su personalidad poética no desapareció jamás oculcala u obsidida bajo ciros aspectos: "la leggenda letteraria che fece Virgilio omnisciente ren directicó mai il suo primo essere di poeta e come vediaco in lante non lo ridusse mai ad un fisico, astrologo, matematico capace di operar prodigi e fabbricar talismani ed altre simili opere magiche" (3)

En todo caso Virgilio fue dotado de sabiduría y ello lo llevó a la condición de mago. En L'image du monde leemos (4):

"Soustis fue Vergiles et sages
Et vost prover touz les langages
Des clergies a son pooir,
De tant com plus em pot savoir"

XXXX

En Renars contrefais (5) se lee:

"Virgille plus fu sapiens,

Plus clerc, plus sage et plus screns,

Pue nul qui a son temps vesquit,

Et plus de grands merveilles fist.

Pour voir il fist de grands merveilles;

Homs naturel ne fist pareilles".

\*\*\*

Como vemos en ambos textos se subraya solamente la sapiencia del poeta aunque en la segunda la alusión a las maravillas que realizó puedelle var a pensar que ya está delineada su personalidad de mago.

Comparetti cree que la idea de un Virgilio mago fue elaborada por el pueblo, independientemente de la literatura. Considera "che l'idea di Virgilio taunaturgo e mago e di origine del tutto popolare, benche acettata

poi nella letteratura per gli elementi affini che trovava già preparata in questa. La paternità di quell'idea spetta ad un volgo italiano". (6)

No corresponde que analiceros en estas páginas el origen de las le yendas virgilianas. Por cierto el personaje Virgilio, junto al poeta Virgilio vivió en la memoria de las gentes de Mápoles. Tradiciones de muy diferente procedencia se fundieron en la figura de Virgilio que cozó allí de particular popularidad dada también la existencia de su sepulcre en la ciudad, lugar en dende recordaban su presencia diversos sitios y obras. Entre ellos ese Monte Vergine que, así llamado en la actualidad, llegó a fijarse en este topónimo luego de dubitativas grafías - Mons Virginis, Mons Virgi - num, Mons Virgilianus - que evidencian la relación que se establecía con el poeta (7).

La ligazón de Virgilio a Nápoles también está explicada por el su puesto desempeño de un cargo consular por el poeta en la región. Al parecer la suposición surge de un trozo mal interpretado de Séneca que alude a un consulado de Rómulo y Virginio, nombre éste que luego fue leido Virgilio(8).

Como veremos más adelante los prodigios que se atribuyeron al poeta tenían otros autores en la tradición clásica. De manera que el origen de cada uno de ellos no fue obra del pueblo de la Italia medieval aunque luego se haya enraizado en él y se haya localizado sobre todo en Nápoles debido a la permanencia a la vez real y ficticia del poeta en la ciudad y sus alrede dores.

0000

Estas reflexiones surgen de las menciones de Virgilio en la narra ción de un viaje realizado en el siglo XV por Anselmo Adorno.

Este personaje cumplió una peregrinación a Tierra Santa con su hijo Juan, éste es quien nos ha dejado testimonio del periplo.

Anselmo Adorno -a pesar de que su nombre haga suponer otra nacionalidad- era natural de Brujas. Genovés era el origen de la casa pero rama de esa familia se babía fijado en Flandes desde hacía tres generacio nes. Según los datos recogidos por Jacques Heers en su introducción al Itineraire d'Anselmo Adorno en Terre Sainte (9) los Adorno no constituían una familia de comerciantes ni de banqueros sino eran señores de tipo noble feudal, contaban con posesiones rurales, algunas fortificadas, con castillos y burgos. Concorde con esta situación social, su actividad era fundamentalmente la de hombres de armas o diplomáticos, servicios que cumplian en favor de su ciudad. Tampoco los Adorno de Brujas parecen haber realizado tareas comerciales sino más bien fueron gobernadores y cortesanos. Precisamen te nuestro Anselmo Adorno se destacó como vencedor en torneos caballerescos, en justas en que brillaban sus virtudes de caballero y cortesano. Como diplomático lo vemos, hacia 1467, ante el rey Jacobo III de Escocia, su misión era la de restablecer las relaciones entre los dos países. Recompensado por el rey de Escocia con posesiones, a su vuelta de Tierra Santa desempeñó un cargo semejante al de un cónsul pues fue nombrado "conservador de los privi legios de los Escoceses" en las tierras del duque de Borgoña. Su vida de cor tesano sufrió diversas alternativas: honrado y considerado entre 1472 y 1477 durante la vida del duque Carlos, la muerte de éste determiné su exilio.Por ello lo encontramos en 1477 en la corte de Escocia adonde hubo de refugiarse contando con la amistad y benevolencia del soberano con quien había esta do en tan estrecha relación. Precisamente su actuación política en el reino que le había dado refugio determinó su asesinato en un monasterio cerca de North Berwick. Como venos, toda su vida había estado signada por el juego político.

Anselmo Adorno es pues el personaje que cumple el peregrinaje a Tierra Santa acompañado por su hijo Juan. Pero como éste es quien nos ha dejado testimonio del mismo, quien ha escrito sobre peripecias, descripto

lugares, elaborado todo el material que había recogido, quien ha realizado las menciones que indicamos, hemos de enterarnos brevemente de su vida.

Juan fue el mayor de los doce hijos de Inselmo, nació en Brujas, residencia de la familia. A pesar de ello sus estudios lo llevaron al antiguo ámbito italiano, a Pavía. Es interesante destacar que a esa ciudad se dirigían todos los jóvenes genoveses que querían realizar estudios de dere cho civil y notariado (10). Juan murió en 1511, lue o de haber cubierto cargos diplomáticos en el círculo que redeaba a dignatarios eclesiásticos, como el cardenal Hugonet por ejemplo: por sus servicios recibió una prebenda en la iglesia colegial de Saint-Pierre de Lille.

En esta narración -decimos- encontramos diversas menciones de Virgilio. Algunas al pasar, muy escuetas, otras que implican la elaboración de peculiares tradiciones por parte del narrador, que probablemente refleja los conocimientos y creencias de toda su época. Esas menciones -aunque sean de diverso carácter- revelan el interés y la adhesión de un período a un personaje de la antigüedad y al legado del mismo.

Al hablar de Roma, Juan Adorno dice: "Roma, única entre las ciuda des del mundo entero, levantaba la cabeza, según el testimonio de Virgilio, como los cipreses entre los viburnos" (11).

Esta mención para alabar una ciudad, cabeza de un imperio y de un legado espiritual, revela la formación de humanista de Juan Adorno. Precisamente, entre los muchos autores que ha podido elegir, ha seleccionado a Virgilio. Pues al comenzar el párrafo dice: "Sería superfluo e inútil enumerar los numeresos y ricos escritos consagrados por los antiguos a Roma. Los sapientísimos autores de otros tiempos no han dejado de lado nada, en efecto, que pueda constituir el objeto de un nuevo elogio y de una nueva apología" (12). A pesar de estas reflexiones destaca a uno que es quien concita sus preferencias.

Las restantes menciones del <u>Itinerario</u> aparecen para dar noticia de las características personales del Virgilio medieval en relación con obras extraordinarias curplidas en lugares determinados.

De vuelta de Tierra Santa, nuestros viajeros recalan en diversos lugares del sur de Italia. Al describir la Puglia menciona Brindisi. En esta ciudad se encuentra la catedral arzobispal, pequeña, bella y ornada con mosaicos. "Detrás de esta iglesia se levantan dos grandes columnas pulidas que Virgilio, quien murió en este lugar, habría erigido" (13).

Habla más adelante de Nápolos: "Más arriba del Castel dell'Ovo, se encuentra en las montañas, a lo largo del litoral, una ruta admirable, abier ta o tallada en las grutas y en las rocas, que es una verdadera maravilla. Existe también la gruta de Virgilio que se encuentra a tres millas de la ciu dad y sobre la que no podemos guardar silencio. Tiene de largo media milla y es bastante ancha como para permitir el paso de un carro de heno. Se dice que Virgilio la hizo merced a encantamientos. Esto se puede creer fácilmente puesto que Virgilio residió durante mucho tiempo en Mápoles, donde escri bió poemas como lo afirman los versos de su epitafio. A la entrada de la gru ta se encuentra una pequeña capilla tallada, en la parte superior de la mon tana, a la cual se accede por numerosos escalones cortados en esta misma ro ca. Las gentes pasan continuamente por esta gruta como por un camino público pues acorta mucho las distancias; de otro modo habrían de escalar la mon taña y descender por el otro lado. El lugar merece ser visto. Esta gruta es bastante alta como para que podamos pasar por allí a caballo sosteniendo una lanza erecta" (14).

En la descripción de la aldea de Garigliano situada en las cercamías del famoso río dice que "En las proximidades de éste, subsisten las
ruinas de muchos edificios de forma circular, de numerosas arcadas, semejan
tes a los de Rera. Yo creo que esas arcadas existen desde la época de los
romanos. Alrededor de esas construcciones se veía un gran número de arcos

abovedados hechos en piedra, parcial ente destruídos. Era un trozo de la extraordinaria ruta de Roma a Rápeles que Virgilio había construído, mediante arte de magia, en una noche" (15).

Al hablar de Marino, "pequeño burgo perteneciente a la noble familia romana de los Colonna, situada en la montaño, a diez millas de Roma" díce, "hemos visto allí numerosos edificios antiquos a ras de tierra, casi des truídos y también la obra de Virgilio" (16).

De manera evidente el narrador que menciona al pasar estas características y obras del poeta, recoge una larga tradición que, por lo demás, otros muchos han conocido. En efecto, viajeros anteriores al utilizado por nosotros recogieron la misma leyenda. Viajeros ingleses que realizaron el trayecto en los años 1344-1345 dicen: "Capua, ciudad famosa por la calzada que Virgilio hizo en una noche merced a su arte mágico con piedras planas de talla uniforme y ancha" (17).

Subrayemes pues lo que Juan Adorno nes dice acerca de la obra de Virgilio, es decir, indiquemos cómo toma la narración tradicional, qué aspectos destaca y de qué manera coincide con las demás narraciones medieva les al respecto. Según Adorno, Virgilio habría crigido dos columnas cerca de la catedral de Brindisi. El párrafo no alude a obra mágica alguna. En cambio en los restantes pasajes se habla claramente de magia, las obras realizadas son una gruta y una ruta que une a Roma con Nápoles. Se agrega además -como rasgo mágico- la celeridad con que se cumplió la obra.

Estos son pues los pasajes que encontramos en el viajero que nos ocupa referidos a los rasgos de la personalidad de Virgilio como hombre dotado de poderes extraordinarios. Veamos si responden a las constantes que una época ha acuñado al respecto. Y mencionemos también cuáles son los elementos que aparecen en otros textos medievales.

Las leyendas que se atribuyen a Virtilio varían serún los autores que las recogen y transmiton. Ellor son -secún lo que consigna Comparetti

(14) -: Conrado de Querfurt, canciller del emperador Enrique VI y luego su delegado en Sicilia (siglo XII); Corvasio de Tilbury, profesor de la Universidad de Polonia y funcionario en el reino de Arlés (siglo XIII); Alejandro Meckham, profesor de la Universidad de París, abad de Cirencester (N. 1157-+ 1217) en su obra <u>De naturis rerum; L'image du monde</u> escrita por Walter de Detz hacia 1245; Adenes Li Rois, <u>Roman de Cleomades</u> (fin de siglo XIII); Remars Contrefais (1319); Jans Enekel (1250); Enrico de Müglin (hacia media dos del siglo XIV); <u>La cronica di lartenope</u> (atribuída a Villani, luego a Bartolomeo Caracciolo, compilación de mediados del siglo XIV); Antonio Pucci (florentino, siglo XIV); Buonamente Aliprando (1414); <u>Les faits merveilloux de Virgile</u>; La leggenda di Pietro Barliario.

Analicemos las más importantes de estas leyendas.

Le En la obra de Conrado de Ouerfurt (19) se atribuyen a Virgilio los simientes hechos excepcionales: el modelo de la ciudad de Nápoles encerrado en una botella. La ciudad estará preservada de todo ataque enemigo mientras el vaso no se quiebre. Otros de sus artificios prodigiosos consistían en la coma de un caballo de bronce que -mientras estuviese intacto- protegería a caballos de la ciudad de ciertas dolencias; una mosca de bronce que pre revaba -colocada en una puerta fortificada- a la ciudad de las moscas; un cadero en donde la carne podía conservarse libre de corrupción por muchas como virgilio de todas las serpientes de la ciudad; la estatua de bronce prevenía el despertar terrible del Vesuvio (se trataba de la representa con como virgilio de todas con concerción en arquero que aparecía con el arco tendido y la flecha a punto de concerción a ellos concurrieran, de toda enfermedad.

Este es el elenco de los hechos mágicos o extraordinarios que aparecen en Conrado de Querfurt y que, como decimos, no son recogidos en su totali -

dad por los demás autores.

2. En Gervasio de Tilbury (20) se mencionan: la mosca; el matadero, los baños como en el anterior, pero a estos espacios o figuras prodiciosas -ya in
corporados en Querfurt- se agrega el huerto de Virgilio, plantado en una de
las laderas del monte Virginio. En este huerto, en que crecen muchas hier bas de todo género, también aparecen especies maravillosas. "Allí se encuen
tra la herba Licii que proporciona agudísima vista a las ovejas ciegas que
las tocan" (21).

En el mismo parágrafo menciona la imagen que, con una trompeta de cobre en la boca, mediante el sonido del instrumento rechazaba el viento que podía transportar las cenizas del Vesubio.

En esta narración aparece otro elemento, no mencionado por Querfurt e importante para explicar nuestro pasaje, la gruta. En el apartado til
tulado <u>De rupe incisa, quae nullas admittit insidias</u> (22) dice: "En ese mis
mo confin [en Nápoles] por milagroso arte, el monte está excavado a manera de cripta, cuya longitud es tal que si uno se sitúa en el medio apenas se
pueden ver sus extremos. Esto fue realizado mediante artes mágicas por Virgilio, en ese monte el enemigo es aniquilado por su oponente si utiliza insidias; [allí] ningún dolo, ningún fraude urdido por el ingenio de su malicia puede tener efecto".

3. En la obra de Alejandro Neckham (23) también se encuentran diferencias. L'enciona el autor: las serpientes encerradas; el matadero. Agrega: la construcción de un puente aéreo, de un noble palacio en Roma. En él había imáge nes diversas. Cada una de ellas representaba una de las regiones de Italia y llevaba en su mano una campana. Esta sonaba cuando en la región correspon diente se preparaban rebeliones e insidias. Existe en la cima del menciona do palacio un caballero trabajado en cobre lo mismo que su caballo, lleva en su mano una espada desenvainada, con ella se vuelve a aquella parte que co-

rresponde a esa región.

- 4. L'image du monde (24) repite las menciones de la mosca, del caballo, el puente, el jardín. Agrega a estos elementos ya conocidos, otros. La funda ción de una ciudad sobre un huevo, la ausencia de fuego en una ciudad; sus habitantes sólo podrían tomarlo del sexo de una dama, hija del emperador, sin poder comunicarlo unos a otros. Habla de un jardín pero no igual al anterior. En este caso se trata de un lugar cerrado, adonde no llegaba el aire. Supone también que Virgilio forjó -por medio de artes mágicas- una cabe za parlante que respondía a lo que se le preguntaba sobre los acontecimientos futuros. En L'image du monde aparece también una mención que se conecta con la creencia en las virtudes de los huesos o restos de Virgilio. San Pablo llegó a un lugar cerrado donde se encontraba la imagen (¿el cadáver mis mo?) de Virgilio sentado en cátedra teniendo en la mano sus libros, todo iluminado por cirios y custodiado por inquietantes hombres de cobre (25).
- bre dos huevos en el mar; los baños, el caballo; la mosca. La leyenda sobre la posibilidad de conocer las insidias que podían amenazar a Roma se transforma en cuanto al medio que permite enterarse de esas rebeliones. En este caso se trata de un espejo merced al cual se podía saber sobre toda trai ción. Según esta fuente, Virgilio también proporcionó a Roma un fuego que ar día constantemente. Delante de él había un arquero de cobre, en cuya frente se lefa: "Arrojaré al fuego a quien me hiera", cosa que llegó a concretarse, según el testimonio del autor. También agrega éste la mención de las maravillosas cuatro torres que hizo en Roma sobre las cuales colocó cuatro hom bres de viedra que describe en su maravillosa factura y que, declara, fue ron realizados "par nigromance" (26).

- 6. En Renars contrefait (27) se repiten: la resca; el caballo; el espejo de Roma; el puente cuyos fundamentos madre comocía. Aparecen como elementos nuevos: los conductos que llevaban a Roma desde Mapoles vino griego. Acrega uma anécdota que ya no se refiere a las posibles obras maravillosas de Virgilio sino a la burla que hiciera de él uma dara, cuyo amor solicitaba el poeta. Esta aparentemente cedió a sus requerimientos y le dio uma cita. Para llegar a ella Virgilio había de ubicarse en uma cesta para ser izado, a medianoche, hasta lo alto de la torre. La cesta quedó suspendida a mitad de camino por voluntad de la dama y teda la población pudo centerplar al día siguiente al poeta en tan ridícula situación. Aparece inmediatamente el tema de la venganza. Se relaciona ésta con la desaparición del fuego. Sólo po día volver a lograrse como hemos dicho anteriormente.
- 7. La Cronica di Fartenope recoge el tema de la mosca, innova -aunque la estructura sea idéntica a la de la mosca- en el tema de la sanguijuela que expulsa a todas las demás. También el logro de una cigarra que permitía a la ciudad verse libre de todas las cigarras. Recoge el tema del caballo, del matadero, se conecta con éste el del lugar donde el pescado siempre se encontraba fresco; los baños; el huevo y el castillo; el lugar donde se encontraban toda clase de hierbas; de las serpientes o gusanos nocivos. Incorpora la mención de las dos imágenes, la del hombre que se muestra alegre y la de la mujer que llora. Este autor toma uno de los temas que nos interesanes pecialmente: el de la gruta. Una enorme gruta de 1000 pasos de amplitud, con una abertura en la parte superior que permitía que la luz penetrara ya a uno, ya a otro lado según las horas, gruta que era, sin embargo, oscura para quienes transitaban per ella. En este lugar no podía cometerse acto desho nesto alguno (28).

Se menciona también el poder mágico de los hueses de Virgilio (29).

- S. In Antonio Pucci (30) aparecen los temas de la mosca; del caballo, del castillo dell'uovo; de la ciudad sin fuego y de la peculiar manera de obtenerto; del puente de mármol que nadie podía entender cómo había sido construíde; del jardín oscuro; de la cabeza de cobre que respondía. Agrega el tema de la lámpara que siempre arde sin que nadie la alimente.
- 9. Buonamente Eliprando (31) recoge: el episodio de la canasta y la consiquiente venganza de Virgilio, venganza penada con la prisión de la cual sale rediante encantamientos; el castillo dell'uovo; la mosca; la fuente que arrojaba aceite.
- Les faits merveilleux de Virgile (32) insisten, amplfan y complican el episodio de la cesta, con la venganza del poeta y la carencia de fuego y la nancra de obtenerlo. Según esta fuente, se relaciona Virgilio con la hija de un sultán, la transporta por el aire, merced a un puente aéreo, le muestra el palacio, su cueva, su tesoro, la estatua en actitud de herir. La vuelve a la residencia de su padre, donde narra los prodigios a los que ha asistido. Virgilio vuelve a raptar a la doncella, finalmente es aprisionado for el sultán, condenado a muerte, pero se libera mediante encantamientos. ambién por medio de ellos funda Mápoles, el emperador de Roma quiere apode bestias rarse de esta ciudad pero por artes mágicas el poeta hace que las 'el ejército enemigo mueran por falta de agua. Entre otras cosas maravillosas Virgilio hizo una serpiente en Roma, los obligados a juramento habfan perdia de meter la mano en su boca, si el juramento era falso, el perjuro el miembro (33).

0000

Como versos, no todas las fuentes coinciden en el elenco de los he cros extraordinarios. Si subrayamos los que encontranos en Adorno vemos que el episodio de la cueva sólo se halla en Cervasio de Tilbury, en La cronica

di Partenope y en <u>les Faits...</u> rápidamente mencionado en este caso. La ruta de que habla Adorno puede relacionarse con el puente aéreo o maravillose q a se presenta en otras crónicas (Alejandro Neckham, <u>L'image du morde</u>, <u>Renars</u> Contrefais, Antonio Pucci, <u>les faits...</u>)

Spargo en su <u>Virgil the necromancer</u> (34) nos da una lista más extensa de las obras medievales en que se encuentran las tradiciones que se atribuyeron a Virgilio. El primero que habría incerporado Ja leyenda de li mosca a su obra sería John de Salisbury en su <u>Policraticus</u> (c. 1159). Lo Johannes de Alta Silva, autor del <u>Dolopathos</u> (fines del siglo XII) se menciona la capacidad profética con que suponía dotado a Virgilio. El <u>Apocaly</u> sis Goliae (c. 1180) alude a la mosca de bronce.

De esta manera vemos que algunas obras recogen los prodigios propiamente dichos y en otras sólo su fama de mago y nigromante. Así por ejemplo Wolfram von Eschenbach en su <u>Parzival</u> (com. del s. XIII) alude al poeta como mago. Miguel Scotto en su <u>Liber introductorius</u> (hacia c. 1236) lo presenta de la misma manera. Cérard d'imiens en su <u>Roman d'Escanor</u> (c. 1280) lo menciona como nigromante. El <u>Speculum naturale</u> de Vincent de Beauvais (1242) le atribuye fama de alquimista, etc.

En otras obras cuyo tema principal son el amor y las mujeres o aventuras amorosas se inserta el episodio de la cesta y la extinción del fue go.

En la <u>Confessio Amantis</u> de John Gower (c. 1390), en la <u>Cronica</u> de Giovanni Sercambi (1400) o en <u>El Corbacho</u> de Alfonse Martínez de Toledo a<u>ra</u> recen elementos relacionados con el episodio de la serpiente en cuya boca se promuncia el juramento tomado por <u>Les faits...</u> Las fauces de la serpiente se transforman —en otras narraciones— en las de un león. Son imágenes d<u>i</u> versas de la <u>bocca della verita</u>.

Es decir que algunas obras aportan el elenco total de los prodigios atribuídos a Virgilio, otras en cambio realizan una selección o aluden selarente a aquellos que corresponden al sentido general de la obra.

El origen, naturaleza y transmisión de esas leyendas han sido analizados sobre todo por Comparetti y por Spargo en las obras citadas y en diversos momentos, pues el libro del primero data de fines del siglo pasado y la primera edición de <u>Virgil the necromancer</u> es de 1934.

Se han atribuído a Virgilio tradiciones que han conocido un origen culto, ese origen literario ha insuflado vida a la leyenda popular. Y se
ha mezelado con otras correspondientes a diversos personajes legendarios o
se le han atribuído algunas que originariamente no le pertenecían. Así por
ejemplo su condición de protector de la ciudad de Nápoles hace que se confundan sus caracteres con los de otros protectores santos como San Agrippino y San Genaro (35).

En realidad, cada una de las leyendas que han circulado sobre Virgilio conocen precisiones en cuanto a su origen. No fueron creaciones de un grupo culto sino más bien transmisiones de cenáculos literarios que se atribuyeron a Virgilio, particularmente ligado a la ciudad de Nápoles.

Así por ejemplo, la leyenda de la mosca de bronce creada para ahu yentar a todas las demás de la ciudad se encuentra recogida en la <u>Historia Natural</u> de Plinio el Viejo y en Solino (siglo III d.C.) (36). Spargo estudia con detalle los posibles canales de penetración y conocimiento de tal leyenda y su atribución a Virgilio. En Solino aparece la explicación de la ausencia de moscas en el mercado de ganado debido a la plegaria de Hércules a Myiagrus (el cazador de moscas) durante un sacrificio, según el testimo — nio de Pausanias (37).

Cada una de las tradiciones conoció distinto origen y atribución hasta que se reunieron en la persona de Virgilio. No es oportuno estudiar - las aquí puesto que las obras mencionadas lo han hecho con tanto cuidado y detalle.

En la obra de adorno se nabla de las obras realizadas por artes mágicas. Coloca pues al poeta en uno de los crados en que la leyenda ubicó a Virgilio, el de maço. En primer término fue el sapiente, bombre colmado de sabiduría, luego, el mago quien, por edio de poderes sopranaturales, logradas mediante el conocimiento de les secretos de la haturaleza, podía rea lizar actos prodigiosos que parecían contravenir el orden natural. For fin. se lo declara nigromunte, es decir, conocedor de la magia negra o diabólica. Según Spargo (38) el primero que cargó de diabolismo la figura de Virgilio fue Jans o Jansen Enikel o Enenkel. Comparetti coincide con esta ase veración y recoge las consejas correspondientes (39). Enenkel o Enikel Lla ma a Virgilio "hijo del infierno". Sus poderes extraordinarios -en esta y otras narraciones- estarlan en relación con el descubrimiento de una bote-Lla en que se encierran uno o más espíritus malignos. A cambio de su liberación le otorgan las capacidades que lo convierten en nigromante. A esa vertiente corresponde la transformación del poeta en un sabio musulmán residente en Córdoba (40).

Precisamente la característica de mago hace que aparezca conecta do con otros personajes en que se ha personificado la magia, por ejemplo, Merlín. Un pasaje de Buonamente Aliprando (41) dice "Come, essendo in Napoli, mando a Roma per Hilino suo discepolo, che gli portasse da Roma un libro de Negromanzia".

Las obras que deja en Mápoles las realiza para que quede memoria de sus capacidades: "Determinó en su ánimo que quería actuar con artes nigrománticas y ser recordado por sus grandes hechos" (42).

Ya en el <u>Parzifal</u> de Colfram von Eschenbach el mago Klingsor ha nacido en la Tierra de Labor y cuenta a Virgilio entre sus antepasados(43). Una vez más se ven pues reunidos el sur de Italia y el poeta a quien se atribuyen poderes mágicos.

Evidentemente las leyendas virgilianas -cualquiera haya sido su oricon- culto o popular- se han extendido en la Edad Media en todos los ámbiris y en todas las clases de la sociedad.

Corres vonde ahora que nos preguntemos cuáles son las característi-

Juan Adorno, aunque flamenco, era de familia italiana y estudió en l'avía junto a otros jóvenes que, genoveses como sus ancestros, habrían de ligarse seguramente a él. Por tanto pudo conocer o insertarse rápidamente en las tradiciones italianas. Pero, por otro lado, era humanista, a quien no se le vedaba el conocimiento de obras en las cuales estas leyendas se hallaban incorporadas. Y que tampoco había de desconocer la obra literaria de Virgi-lio.

Pero nos preguntamos si las que él toma para aludir en su libro de recuerdos o itinerario de viaje han sido elegidas al azar, si se las dictó el interés de la materia que trataba o eran sólo las que conocía o las que estaban vigentes en su momento.

Es evidentemente difícil contestar a estos interrogantes. De todas maneras pensamos que en esta incorporación que se da en Adorno se subrayan elementos que se relacionan con la obra misma de Virgilio y con su verdadera personalidad.

Destaquemos que los temas principales son la cueva y el camino hacia Roma. Podemos pensar que en el primero está presente el canto VI de la Fneida y que la imaginación de un hombre cultivado al penetrar en cualquiera de las cuevas de la región ha podido rememorar los versos de ese canto. Cono cenos los esfuerzos por localizar el antro de la Sibila y de las incertidumbres en que han caído los arqueólogos en su identificación. En todo caso en el año 1932 se ha logrado penetrar en un complejo de pasadizos que arriban a una cámara. El conjunto está provisto de aire y luz. Amedio Haiuri en I cam-

pi flegrèi (44) se pregunta sobre el destino de este conjunto de pasadizos que dan lugar al acceso a "una stanza non arpia, ra adatta più ad essere la dimora segreta di una persona vivente che un sepolero".

Al parecer este antro sirvió para culto o por le menos algunos autores lo consideraron apto para ello o lo identificaron como tal. Majuri cita el texto de la Cohortatio ad rentiles, de anónimo autor cristiano del siglo IV: "Cuando hubimos llegado a la ciudad [Cumas], vimos en un lugar determinado una enorme basílica, excavada en la piedra, obra grandísima y digna de la mayor maravilla y aquellos que mantienen la fe en las tradicio nes patrias, afirman que aquí vaticinó la Sibila. En medio de la basílica se muestran, además, tres cisternas, excavadas también ellas en la misma piedras, en las cuales -cuando estaban llenas de agua- decían que [Ia Sibila] se lavaba y que luego, habiéndose revestido con una larga vestidura nuo va, se dirigía a la cámara interior de la Basílica, tallada en la misma ro ca y que en medio de esta estancia, sentada en un alto trono, profería sus oráculos (45).

La descripción del cristiano, el testimonio arqueológico coinciden con las palabras que aluden a la caverna en el texto de la Encida: "Una de las faldas de la roca eubea se abre en forma de inmensa caverna, a la que conducen cien anchas bocas y cien puertas, de las cuales salen con estruendo otras tantas veces, respuestas de la Sibila" (46)... "En tanto, aun no sometida del todo a Febo, revuélvese como una bacante en su caverna la terrible Sibila, procurando sacudir de su pecho el poderoso espíritu del dios..." ... "Con tales palabras enuncia entre rugidos la Sibila de Curas, desde el fondo de su cueva, horrendos misterios, envolviendo en términos oscuros cosas verdaderas..." (47) ... "Entristecido el semblante y con los ojos bajos, sale de la cueva Eneas..." (48).

Según Maiuri la descripción literaria se convicue perfectamente con el antro mismo, tal como ha sido conservano. Tallado en el flanco de

la rontaña, la resonancia interior del complejo permitía lo estentóreo del tono y la plurificación del sonido (49).

No parece ser ésta la caverna que visité nuestro viajero puesto que su descripción se aviene más con la de un camino que con la de un antro oracular o cultual. Según Heers (50), la gruta que vio Adorno es la lla mada grotta vecchia o grotta romana de Posílipo "que está datada en el siglo III a J.C." y que "era una galería abierta en la roca que permitía ir de Nápoles a Pozzuoli, de una longitud de 708 metros y cuyo ancho era de unos 3,20 m., lo que corresponde más o menos a las indicaciones dadas por Adorno. Los napolitanos la llamaban también gruta de Virgilio pues, según la leyenda, Virgilio la habría hecho excavar".

Con todo, el viajero podría haber conocido el antro de la Sibila puesto que la caverna así llamada fue practicable hasta el siglo XVI.

Pensamos pues que la elección del episodio de la cueva puede estar en relación con esta grotta vecchia pero también con lecturas y con una frecuentación cierta de la Eneida.

Suponemos también que la atención que recae sobre la cueva y por consiguiente sobre la figura de la Sibila se encuentra conexa con la larga tradición de vate de Virgilio, vaticinador del nacimiento de Jesús, tal como lo tomó la Edad Media, tema de una evidente popularidad e importancia en la época.

Vaticinadores ambos: Virgilio y Sibila. El poeta, al hablar del niño que ha de nacer, se refiere a la profecía cumana.

"Ultima Cymaei venit iam caminis aetas,

5 magnus ab integro saeclorum nascitur ordo;
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna,
iam nova progenies caelo demittitur alto.
Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum
desinet ac toto surget gens aurea mundo,
casta fave Incina; tuus iam regnat Apollo". (51)

139

Así pues, quien se volviera a la profética dimensión de Virgilio respecto del nacimiento del Salvador -y toda la Edad Media lo estuvo- no podía ignorar la presencia sibilina y el preanuncio.

Desde muy temprano; los Padres de la Iglesia admitieron la exis—
tencia de mujeres que en la Antigüedad tuvieron capacidades proféticas aun
que las diferenciaron de los verdaceros profetas. San Isidoro de Sevilla
que en sus Etimologías (52) resume la sabidurfa de toda su época define las
capacidades de las Sibilas y la naturaleza de sus vaticinios: "Sibila se
dice en griego la mujer que adivina". "Los vaticinios de todas ellas son
muy célebres; en ellos se habla mucho de Dios, de Cristo y de los gentiles;
la más célebre y la más ilustre fue la Eritrea".

Inclusive la literatura hagiográfica incorpora la figura de Sibila. En la Leyenda dorada, Jacques de Voragine narra el episodio del ho menaje del Senado a Augusto, a quien quería hourar como a un dios. "Pero Augusto, lleno de prudencia, que sabía que sólo era hombre, no quiso consentir en usurpar el honor de la immortalidad. A instancias del Senado, con sultó a la Sibila para conocer, a través de sus oráculos, si algún día nacería en el mundo un mortal más grande que él mismo. Esto ocurría el del nacimiento de Jesucristo y mientras la Sibila explicaba sus en una cámara del palacio, a solas con el emperador, he aquí que en medio del día, un círculo de oro rodea el sol y en medio del círculo aparece una virgen maravillosamente bella llevando a un niño sobre su regazo. La Sibila mostró esto a César extasiado por esta visión, quien escuchó una que le decfa: "Esta es el altar del cielo". Y la Sibila agregó: "Este niño es más grande que tú y debes adorarlo". Así pues ese palacio fue dedicado en honor de Santa María y es hoy Santa María de l'ara cocli" (53).

los textos medievales que recogen este episodio o simplemente el vaticinio del nacimiento de Jesús son muchos y por supuesto se relacionan con la Sibila y con la sabidurfa extraordinaria del poeta.

Destaquenos además que el arte de fin de la Edad Media y comien zos del Renacimiento (siglos XV y XVI) tonó las figuras de las Sibilas y las destacó de manera particular. Recordenos, a guisa de ejemplo singular, las pucrtas esculpidas de la catedral Saint-Sauveur de Aix-en-Provence (Francia) en que aparece el tema que se hace corún en esa época que une en una misma representación a profetas hebreos y sibilas paganas. En estas puertas, que fueron esculpidas entre 1508 y 1510 por Jean Guiramand, aparecen las 12 sibilas que, cumpliendo su papel de anunciadoras de la llegada y de la vida te rrenal de Cristo, llevan -cada una de ellas- un atributo que simboliza un mo mento de esa existencia. Algunos de esos atributos han desaparecido perolos que todavía se ven encierran una clara significación. Enumeremos: la Sibila pérsica lleva una linterna sorda, evidente alusión a la luz de Cristo; la Si bila Eritrea una rosa de marzo: Anunciación; la Sibila de Samos, una cuna : Natividad; la Sibila Cimeriana, el cuerno en forma de biberón: la alimentación del Niño por su Hadre; la Sibila Agripa, un látigo: la flagelación; la Sibila Helespóntica, cruz (parcialmente destruída): Crucifixión; la Sibila Frigia, cruz con banderola (desaparecida): Resurrección (54).

Estas reflexiones corresponden a uno de los temas que se encuen tran en el relato de Adorno. El segundo tema indicado es el del camino. No
sabemos si la insistencia en el tema del carrino-puente deriva de la cone xión de las dos ciudades en la vida del poeta y del concepto viviente en to
da la Edad Media -y por supuesto en los humanistas del siglo XV- de la importancia y prestigio de Roma, expresado en el tema de la "salvatio Romae".

Nada nos autoriza a afirmarlo pero suponemos que la elección de Adorno del tema del camino se relaciona con la larga idea de la conexión del individuo a reinos esenciales, del acceso a la verdad mediante una vía que determina peligros y asechanzas. El camino que lleva al centro, merced a un tránsito penoso y probado es tema reiterado en toda la literatura medieval. I pues estamos en la tenática virgiliana ningún ejemplo más válido que el

de Pante que realiza su viaje encontrándose en mitad del carino.

Mo olvidemos que el horbre medieval es además -esencialmente-un homo viator, un transcúnte que pase por el mundo terrenal para llegar a su supremo fin espiritual. Hemos indicado en muchas ocasiones cómo para mosotros el personaje-tipo del cristiano que busca afanosamente su meta es -en la literatura medieval- Parsifal. El largo camino del héros, las preguntas que ca lla y las preguntas que formula, el objetivo final -el hallazgo del Grial con toda su carga simbólica- estructuran la figura del cristiano que busca lle -gar a la esencia luego de su largo peregrinar en este mundo.

Y nos planteamos también si las circunstancias del viajero no han influído en la elección de este tema. En realidad la peregrinación a Tierra Santa no era para los hombres que la emprendían en la Edad Media sólo un viaje real -con muchas alternativas, peripecias y penurías- sino también -y en mayor medida- un viaje espiritual, un viaje al centro. Oriente era centro de perfecciones, allí se encontraba -según la tradición medieval- el príncipe impecable - el Preste Juan - que gobernaba - justa y pacíficamente - el reino sin mácula.

Allí se encontraba Jerusalén que era el centro absoluto de la Crig tiandad. Y Jerusalén se unía a Roma tanto en el espíritu cristiano como en el espíritu pagano. La eternidad de Roma es uno de los tópicos de la literatura medieval, la eternidad de la Roma pagana y de la ciudad cristiana.

No en vano Dante - al penetrar en el Limbo guiado por Virgilio -en cuentra cuatro poetas clásicos que se dirigen a su guía y lo saludan.

80. "Onorate l'altissimo poeta:

l'ombra sua torna, ch'era dipartita".

[Inferno, IV] (55)

A su vez Virgilio los nomena para que Pante los identifique:

6. "Mira colui con quella spada in mano, che vien dinanzi ai tre si come sire

\*\*\*

3. Quelli e Omero poeta sovrano:

l'altro e Orazio satiro che vene;

Ovidio e il terzo, e l'ultimo Lucano".

[Inferno, IV]

\*\*\*

Dante se siente orgulloso por haber sido aceptado dentro del grupo:

100. "e più d'onore ancora assai mi fenno, ch'e' si mi fecer della loro schiera, si ch'io fui sesto tra cotanto senno".

[Inferno, IV]

\*\*\*

Sexto fue porque a los mencionados se une, en el Purgatorio, Estacio, menos célebre y estuvado hoy que sus compañeros. Los cinco poetas que se reunen a Dante constituyen un resumen de la sabiduría de la Antigüe dad pero, como vemos, fundamentalmente de la cultura latina.

La unión de todos expresa la unión de la tradición cultural paga na con el nuevo mundo cristiano, el grupo representa el tránsito y la síntesis. Resa cristiana también se convirtió en centro de la Cristiandad. Al prestigio anterior unió la condición de tumba del Apóstol San Fedro y aderrás de sede del obispo primado de Occidente. La Cristiandad conoció dos po

los: Jerusalén y Roma, ciudades sagradas y simbólicas.

Por tanto, no es demasiado absurdo pensar que en la elección de Adorno del tema del camino hayan estado presentes todas estas ideas, surgidas de su reciente experiencia de viajero y de su condición de humanista.

#### \*\*\*\*

Suponemos pues que en este viajero del siglo XV viven leyendas populares y tradicionales pero también creemos que la lectura y conocimiento de la Eneida y de las Eglogas virgilianas ban influído en la elección e in sistencia en algunas de ellas.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## VIRGILIO, MAGO MEDIEYAL

# NOTAS

- (1) Demenico Comparetti, <u>Virgilio nel Medio Evo</u>, 2 volúmenes, Firenze, Pernardo seeser, 1996, II, p. 109. ') encontró San Pablo en él, con altas palabras, las más bellas profecías, aunque fuera pagano, acer ca de la venida de Cristo. El había escrito que un nuevo linaje ha bía bajado desde el cielo y que la Virgen que renovaría la tierra había venido ya".
- (2) Id., II, p. 213. "Y dijo Virgilio: vuestro palacio durará hasta que una virgen tenga un miño".
- (3) Id., II, p. 15.
- (4) Id., II, pp. 197-3. "Sutil y sabie fue Virgilio y os pudo probar que todas las lenguas tuvo en su poder tanto como se puede saber".
- (5) Id., p. 207 y ss. "Virgilio fue el más sabio, el más preparado, más cultivado y sapiente, que cualquiera que viviera en su época. E hi zo muy granles maravillas, ningún humano hizo nada parecido".
- (6) Id., II, p. 16.
- (7) Id., II, p. 53.
- (8) Id., II, p. 58.
- (9) Texte edité, traduit et annoté par Jacques Heers et Georgette de Groer. Sources d'Histoire médiévale publiées par l'Institut de Recherche et d'Histoire des textes. Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, 1978, p. 7.
- (10) Id., p. 8.
- (11) Id., p. 41.
- (12) Id.
- (13) Id., pp. 383-5.
- (14) Id., p. 415.
- (15) Id., p. 419.
- (16) Id., p. 425.
- (17) Itinerarium cuinsdam anglici, 1344-1345, éd. Colubovich (G.), Biblioteca Billiogranica della Terra Santa e dell'Criente Francescure, t. Iv, karacni, 1923, p. 434, citale per Parks (G.B.), English Travellers... p. 577.
- (18) Comparetti, ob. cit., p. 23 y ss.

- (19) Id., p. 185 y s.
- (20) Id., pp. 187-191.
- (21) Id., p. 176 'In hoc inventor herba lurii, quom oves coecae quando que tangentes statum ecutissumui visus recipiunt".
- (22) Id., p. 191. 'e rupe ros, mee millas admittit insidias.
  "In conem o i into mire mittute est allo un cryptae ions concavus, cuius fanta est lengitude, quel recia forenti vie duo capita comparent. Area millematica lace o entre est inrailius, qued in illematis ora a inmieus iennes ni peart insides, nulle dele mulleve raudis intenio suae ralitiae in neces e dane potest effectuu".
- (23) Id., pp. 192-3.
- (24) Yd., p. 195.
- (25) Id., pp. 200-1.
- (26) Id., p. 204.
- (27) Id., p. 109 y ss.
- (28) Id., p. 254.
- (29) Jd., p. 256.
- (30) Id., pp. 259.-9.
- (31) Id., pp. 260-281.
- (32) Id., pp. 282-300.
- (33) Id., p. 299.
- (34) Harvard in comparative Interature, volume X. <u>Virgil the necroman</u> cer. Studies in Furgilian Legends. Cambridge, Larvard University Press, 1934, p. 60 y ss.
- (35) Comparetti, ob. cit., II, p. 63.
- (36) Id., pp. 72-3.
- (37) Id., p. 73.
- (33) Ob. cit., p. 23.
- (30) Comparetti, ob. cit., II, p. ICl y sa.
- (40) Id., p. 103.
- (41) Id., p. 278.
- (42) Id., p. 27%. 'I in suo ammo ebbe deliberato, / higronomia voler operare,/ L per gran fatti esser no inate".

- (43) Id., p. 106.
- (44) Aradeo l'aiuri, I carpo flegrei. Ministero per i beni culturali e arbientali. Itinerari dei musei, gallerie e morumenti d'Italia. Istituto Policrafico e zecca dello Stato. Libreria delle stato, no ma, 1981, p. 130.
- (45) Id., pp. 131-2.
- (46) Eneida, canto VI. Enéide, ed. J. Perret, Les Pelles lettres, París, 1978-1951, t 11, p. 43.
- (47) Id., p. 45.
- (48) Id., p. 48.
- (49) Maiuri, ob. cit., p. 132.
- (50) Heers, ob. cit., p. 415.
- (51) Virgilio, Egloga IV.
- (52) San Isidoro de Sevilla, Etimologías, Biblioteca de Autores cristianos, Madrid, 1951, p. 199.
- (53) Jacques de Voragine, le Legende dorée, 2 tomos, Garnier-Flamma rion, Paris, 1967, I, p. 70.
- (54) Jean Paul Coste, Aix-en-Provence et le pays d'Aix, Aix-en-Provence, 1960, p. 45.
- (55) Esta y las substrutentes citas de la Divina Comedia corresponden a la siguiente edición: Dante Alighieri, La Divina Commedia, 6 tomos, Fratelli Fabbri editori, Milano, 1963, t. I, Inferno, pp. 68 y 69.

#### AUGUSTO Y LA INDIA

por

# Fernando Tola y Camen Dragonetti \*

Universidad de Buenos Aires - CONICET

lo un capítulo del tema más vasto de las relaciones entre el mundo occidental y la India. Esas relaciones se manifiestan en una extensa serie de hechos de diversa especie. Presentamos en este trabajo algunos de esos hechos relativos a la comunicación entre la India y Occidente en general antes de Augusto (Primera Parte) y a la India y la Roma de Augusto en especial (Segunda Parte). La Primera Parte sirve de introducción a la Segunda en cuanto da el contexto en el cual los hechos señalados en la Segunda Parte deben ser ubicados, para poder ser apreciados en su verdadero sentido y valor: no como hechos aislados, sino conectados con toda una serie de hechos de diverso tipo que vienen acumulándose desde una remeta antigüedad.

<sup>\*</sup> Miembros de la Carrera del Investigador del Consejo Macional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Duenos Aires, Argentina.

### Antes de Alejandro

Darío. Darío (fines del s.VI-comienzos del s.V a.C.) conquista par te del noroeste de la India (Candhāra) y parte de la cuenca del río Indo y las anexa a su vasto imperio. En la gran inscripción de Behistán Darío menciona a Gandhāra (en persa antiguo: Gadāra) como una de las regiones bajo su dominio (DB 16 p. 117 de la edición de Kent) (1). Luego en las inscripciones de Persépolis y Naqsh-i-Rustam, al lado de Gandhāra (Gadāra) menciona Sind (en persa antiguo: Hi(n)du) (DPe 17-18 p. 136 b y DNA 24-25 p. 137 a de la edición de Kent). Con el término Sind debemos entender la cuencua del ac tual río Indo.

Es gracias a Persia que se inicia un contacto profundo entre la India y Grecia.

Esquilax. Por órdenes de Darío, Esquilax de Caryanda (muerto c. 480 a.C.), navegante y geógrafo griego a su servicio, navegó desde Kaspapyrus (2), ciudad de la región de Gandhara, río Indo abajo hasta el mar y lue go por el Mar Arábigo, bordeando sus costas, ingresó en el Mar Rojo llegando hasta Suez, después de 30 meses de navegación. Ver en Herodoto, Historias IV, 44, un resumen del viaje de Esquilax. Esquilax fue el primer griego que visitó la India y que unió por mar la India con Egipto. Desgraciadamente las Memorias que compuso sobre su viaje no han llegado hasta nosotros, aunque sin duda fueron utilizadas por Hecateo y Herodoto.

Hecateo. Hecateo de Mileto (nacido c. 560 y 550 a.C.), contemporá neo de Esquilax, escribió una obra de carácter geográfico, Períodos Ces, de la cual sólo quedan fragmentos (3). Para designar a la India, a los indios y al río Indo, Hecateo emplea respectivamente las palabras "108/a", "1080/

(con su derivado 10600) e 70600 en los fragmentos 310; 307, 312 (311 y 312), y 305 y 312 (edición de G. Nenci). Ahora bien, la palabra griega 70600 es una deformación de la palabra Hi(n)du del antiguo persa que es a su vez el equivalente persa de la palabra sánscrita Sindhu, que designaba a todo río en general, al río Sindhu (actual Indo) en especial y a la región alrededor del indicado río.

Herodoto. Después de Hecateo tenemos a Herodoto (nacido en el año 484 a.C.), que en sus <u>Historias</u> nos da variada, interesante y fidedigna información acerca de la India, que él obtuvo de la obra de Esquilax o de las personas, que habían estado en la India y con los cuales él entró en contacto en sus numerosos viajes, especialmente en Persia.

Ctesias. Ctesias, otro griego, permaneció del 405 al 397 en la corte de Persia como médico del rey Artajerjes. Escribió sus célebres Tuóma en las que, al lado de curiosas y divertidas informaciones, proporciona con todo algunos datos interesantes acerca de la India (4). Ha sido juzgado de masiado duramente a nuestro parecer: un mejor conocimiento de la realidad de la India de la época en que Ctesias vivió obliga a un juicio menos duro sobre su valor como informante.

Gracias a las obras de Esquilax, Hecateo, Herodoto y Ctesias empezó a difundirse en el mundo griego el conocimiento de la India, el cual se hará cada vez más extenso y variado.

Soldados indios en Europa. Según nos informa Herodoto VII, 65, soldados indios participaron en la invasión de Grecia por Jerjes armados con arcos, en cuyo manejo los indios siempre se distinguieron. Según el mismo au tor VIII, 113, cuando Jerjes abandonó Grecia, entre las tropas, que Mardo - nio eligió para que se quedaran bajo su mando en Grecia, estaban las tropas

indias (5).

Sócrates. De acuerdo con una información del músico griego Aristoxeno de Tarento (discípulo de Aristóteles, 384-322/1 a.C.) conservada por Eusebio, Preparatio Evangelica (en Nigne, Patrologia Graeca 21, 848 D), en Atenas habría tenido lugar un encuentro entre Sócrates (nacido en 470 a.C.) y un asceta indio (6):

Φησί δ' Αριστόξενος ὁ μουσικός Ἰνδῶν είναι τὸν λόγον τοῦτον· ᾿Αθηνησιν γαρ ἐντυχεῖν Σωκράτει τῶν ἀνδρῶν ἐκεινων ἔνα τινά, κἄπειτα αὐτοῦ πυνθάνεσθαι, τί ποκῶν φιλοσοφοίη· τοῦ ὁ εἰποντος, ὅτι ζητῶν περι τοῦ ἀνθρωπείου βίου, καταγελάσαι τον Ἰνδόν λέγοντα μὴ δύνασθαί τινα τὰ ἀνθρωπεια κατιδεῖν ἀγνοοῦντὰ γε τὰ θεῖα.

Demócrito. Demócrito de Abdera (c. 460-370 a.C.) fue un gran via jero y realizó extensos y largos viajes de estudio por Asia. En un texto que Clemente de Alejandría (nacido a mitad del s. II a.C.), Stromata I,15, 69 (= Diels 68, B 299), presenta como del propio Demócrito (pero sobre cuya autenticidad existen dudas), el filósofo declara que ninguno de sus contemporáneos viajó tanto como él realizando estudios. Clemente agrega que efecti vamente Demócrito visitó Babilonia, Persia, y el Egipto, aprendiendo de magos y sacerdotes:

'έγω δέ των κατ' έμωντον άνθρωπων γην πλείστην έποπλανησόμην ἱστορέων τὰ μήκιστα και ἀέρας τε καὶ γέας πλειστας είδον καὶ λογίων ἀνδρών πλείστων ἐπήκουσα καὶ γραμμεωι συνθέσιος μετα ἀποδείξεως ούδεις κώ με παρήλλαξεν ούδ' οἱ Αἰγυπτίων καλεόμενοι 'Αρπεδονάπται· σύν τοῖς δ' ἐπὶ πᾶσιν ἐπ' ἔτεα τ ὀγδώκοντα ἐπι ξείνης ἐγενήθην'. ἐπηλθε γαρ Βαβυλώνά π και Περοίδα καὶ Αἰγυπτον τοῖς τε μαγοις και τοῖς ἱερεῦσι μαθητεύων.

Diógenes Laercio (c.200 a.C.) IX, 35 (= Diels 68,A,1) nos informa que Demócrito visitó Caldea, Persia y el Mar Rojo y que, según algunos auto

res, incluso trató con gimnosofistas en la India y que llegó a Etiopía:

Φησί δὲ Δημήτριος ἐν Ὁμωνύμοις καὶ ἀντισθένης ἐν Δια δοχαῖς ἀποδημήσαι αυτον καὶ εἰς Αίγυπτον πρὸς τοὺς ἰερέας γεωμετρίαν μαθησομενον καὶ πρὸς Χαλδαίους εἰς τὴν Περσίδα και εις τὴν Ἑρυθρὰν θαλασσαν γενέσθαι, τοῖς τε Γυμνοσοφισταῖς φασί τινες συμμίξαι αὐτὸν ἐν Ἰνδία καὶ εἰς Αίθισπίαν ἐλθεῖν.

Eliano (mediados del s. II d.C.), <u>Varia Mistoria</u> IV, 20 (= Diel 68, A, 16) se expresa en igual sentido:

Δημόκριτον τὸν 'Αβδηρίτην λόγος ἔχει τὰ τε ἄλλα γενέσθαι σοφον και δή καὶ ἐπιθυμῆσαι λαθεῖν, καὶ ἐν ἔργωι θεσθαι σφόδρα πάνυ τοῦτο, διὰ ταῦτά τοι και πολλήν ἐπήιει γῆν, ἡκεν οῦν προς τους Χαλδαίους καὶ εἰς Βαβυλῶνα καὶ προς τοὺς μάγους καὶ τοὺς σοφιστὰς τῶν Ἰνδῶν.

Hipólito (fin del s.II-comienzos del s.III d.C.), Refutación de todas las herejfas I,13 (= Diels 68,A,40), nos da la misma información, al 15ual que Suidas (s.X d.C.) (= Diels II,68,A,2):

#### Hipólito:

Δ. δὲ Λευκίππου γίνεται γνώριμος. Δ. Δαμασίππου `Αβδηρίτης πολλοῖς συμβαλών γυμνοσοφισταῖς ἐν Ἱνδοῖς καὶ ἰερεῦσιν Αιγύπτωι καὶ ἀστρολογοις καὶ ἐν Βαβυλώνι μάγοις.

#### Suidas:

Δημόκριτος Ἡγησιστράτου (οὶ δὲ ᾿Αθηνοκρίτου ἡ Δαμασίππου) γεγοιώς ὅτε καὶ Σωκράτης ὁ φιλόσοφος κατὰ τὴν οξ όλυμπιάδα [472-469] (οὶ δε κατὰ την π [460-457] φασίν). Ἡβδηρίτης ἐκ Θράικης, φιλόσοφος, μαθητής κατά τινας Ἡναξαγορου καὶ Λευκίππου, ὡς δε τινες, καὶ μάγων καὶ Χαλδαίων Περσών. ἡλθε γάρ καὶ εἰς Πέρσας καὶ Ἱνδούς καὶ Αἰγυπτίους καὶ τα παρ' ἐκάστοις ἐπαιδεύθη σοφά.

Se acepta como verdaderos los viajes de Demócrito a Persia y a Leipto. Se hace más fácil admitir el viaje a la India si se piensa que el tráfico marítimo desde el Mar Rojo y desde el Golfo Pérsico hasta la India, como después veremos, era muy intenso ya por la época de Demócrito (7).

Hippocrateum. En Las enfermedades de las mujeres I,81,tomo VIII,p.202, líneas 15-16 (ed.Littré) menciona, como ingrediente de un remedio, el "indikon phármakon que se llama péperi (pimienta)", y en II,158,p.336, líneas 7-8 del mismo tratado vuelve a referirse al (phármakon) indio como ingrediente de otro remedio - debiéndose tratar en este caso igualmente del péperi. En II, 185,p.366,líneas 6-20 de la misma obra da una extraña receta para limpiar los dientes y comunicarles buen olor y la llama indikon phármakon. En II,205,p. 394,líneas 8-9, habla también, con ocasión de una receta, del "(producto) in dikon que los persas llaman péperi". Finalmente en el tratado La naturaleza de la mujer, tomo VII, p.364,líneas 2-3, menciona el phármakon medo (sic) "que se llama péperi".

La palabra péperi deriva de la India: en sánscrito tenemos pippalī y en prácrito (indio medio) pippari, que designan el Piper Longum. El tér mino péperi aparece en griego por primera vez en los citados tratados de Hipócrates. Con toda seguridad llegó a Grecia a través de Persia (cf. la última referencia de Hipócrates).

Hemos querido indicar las referencias al <u>péperi</u> en Hipócrates, por que se trata de la primera mención en griego de un producto que posteriormen te fue exageradamente demandado y apreciado en Roma, constituyendo uno de los artículos de más importante importación.

## La imagen de la India

Podemos decir que en este primer período anterior a Alejandro ha comenzado ya a constituirse para Occidente la imagen de la India. Los tres principales elementos que la conforman son:

- 1. <u>La riqueza</u>. De acuerdo con Herodoto III,94, los undios paga ban al rey de Persia un tributo sumamento elevado en oro en polvo, y en III,106, expresa que el oro abunadaba en la India. Ctesias, <u>Indiká</u> 12, seña la igualmente que en la India se dan oro y plata en gran cantidad.
- 2. Exotismo: seres, animales, cosas, costumbres, usos extraños. Herodoto nos habla, III,38 y III,99, de los Calatías y Padeos, que practica ban el canibalismo con sus parientes, y III, 102-105, haciéndose eco de una leyenda de origen indio, de las hormigas que extraían el oro de la tierra en ciertas zonas desérticas (8). En Ctesias la fantasía no conoce límites, dando lugar a descripciones y narraciones extravagantes.
- 3. <u>La sabiduría</u>. En Herodoto III,100, encontramos un pasaje in teresante que dice:

έτέρων δὲ ἐστι Ἰνδών δδε ἄλλος τρόπος οὐτε κτείνουσι οὐδεν ἔμψυχον οὐτε τι στειρουσι οὐτε οἰκιας νομίζουσι ἐκτῆσθαι, ποιηφαγέουσι δε, καὶ οὐτοῖσι ἔστι ὅσον κέγχρος τὸ μέγαθος ἐν κάλυκι, αυτοματον ἐκ τῆς γῆς γινόμενον, το συλλέγοντες αὐτῆ τῆ κάλυκι ἔψουσί τε και σιτέοιται, δς δ ἐυ ἐς νοῦσον αντών πέση, ἐλθων ἐς την ἔρημον κεῖται φροντίζει δε ουδεις οῦτε αποθανοντος οὔτε κάμνον τος.

Es la primera referencia a los ascetas o ermitaños indios (que tanta impresión causarían en los griego, como luego verenos), a su abstención de quitar la vida y a su régusen vegetariano. Otesías babla repetidas veces (Indi

1.1 8, 11, 14, 20, 23) del sentido de justicia de los habitantes de la India.

Estos tres elementos se mantendrán en las épocas siguientes, con rayor énfasis en el primero y en el tercero (9).

# La conquista de Alejandro

Con la conquista del Imperio Persa por Alejandro (356-326 a.C) las relaciones entre la India y Grecia se hicieron más intensas.

Alejandro, como sucesor de Darío, toma posesión de parte del noroeste de la India y de la cuenca del río Indo, no sin librar antes una encarnizada lucha.

Ciudades fundadas por Alejandro. Alejandro funda en la India varias ciudades: Alejandría Ducéfala y Alejandría Nicea, una frente a la otra, en el alto Hydaspes (hoy Jhelum), Alejandría Iomusa en el alto Akesines (hoy Chenab) y un puerto, Patala (10), en la boca del Indo, estableciendo en ellos guarniciones y colonias griegas. Estas ciudades eran centros de cultura griega y lugares de intercomunicación de las culturas griega e india.

Historiadores de Alejandro. Las conquistas de Alejandro, incluyendo parte de la India, dieron origen a una vasta literatura histórica, en griego y en latín, la cual no podía dejar de ocuparse de la campaña de la India y de paso de dar información sobre la India y los indios, constituyen do así un nexo de unión entre Occidente y la India. Mencionemos, entre los contemporáneos de Alejandro, a Nearco, Aristóbulo, Cleitarco, Onesícrito, Jares, cuyas obras no nos han llegado, y, entre los que escribieron después de Alejandro y cuyas obras se han conservado, mencionemos a Diodoro de Sicilia, contemporáneo de Julio César y Augusto (Bibliotheca Historica XVII y II,35-42), Quinto Curcio bajo Claudio (41-54 d.C.) (Historia de Alejandro), Plutar ce, nacido a mediados del primer siglo d.C. (Alejandro, De Alexandri magni

fortuna aut virtute), Arriano (96-180 d.C.) (Anábisis de Alejaniro, Indica) y Justino en época de los Antoninos (s.II d.C.) (historias, obra que resume una obra perdida de Trogo de época de Angusto).

Nearco. Nearco, amigo desde la juventud de Alejandro, al frente de la flota que éste había hecho construir, bajó por el Hydaspes (hoy Jhelum), luego por el Indo hasta el mar y finalmente, bordeando las costas de Gedro - sia, Carmania y Persia, se internó en el Colfo Pérsico hasta Susa, reuniéndo se con Alejandro que había llevado a su ejército por therra a lo large de la costa. Nearco escribió un informe para Alejandro sobre su viaje, describiendo las aventuras de la flota, lugares donde se detuvo, distancias entre éstos, costumbres de los pueblos que encontró etc.. Era un documento de gran valor, que desgraciadamente no ha Llegado hasta nosotros. Felizmente Arriano, Indiká XVIII-XLIII, narra el viaje de Nearco, siguiendo fielmente la informa ción dada por el almirante de Alejandro. La narración de Arriane es así un documento de notable importancia.

Brahmanes y ascetas. Herodoto en III, 100, que hemos citado antes, se refiere a un tipo de indios que podemos considerar como ascetas vegetaria nos y errantes. Es, como dijimos, el primer texto griego que nos habla de cllos. Los escritores contemporáneos de Alejandro y los que vienen después mencionan a dos tipos de indios, los brahmanes, y los ascetas, desnudos o no. Los brahmanes, como se sabe, son una casta de la India, la casta esencialmen te sacerdotal e intelectual; los ascetas, desnudos o no, pueden salir de la casta de los brahmanes o de otras castas; no todo brahmán es asceta ni todo asceta es un brahmán. Los escritores griegos y latinos, que se refieren a es tas dos clases de indios, no siempre tienen presente la anterior división y confunden a los unos con los otros, haciendo de todo brahmán un asceta y de todo asceta un brahmán. Utilizan respecto a ellos diversos nombres; brahma anes, sefistas, filósofos, gimnosofistas.

Nearco en Estrabón (nacido c.s.I a.C.) XV,1,66, menciona a los manes, a quienes llara también "sofistas":

Νέαρχος δε περι των σωριστών ούτω λεγει· τούς μεν Βρα χμάνας πολιτευεσθαι και παρακολουθείν τοῖς βασιλεύσι συμβούλους, τους δ΄ άλλους σκοπείν τα περι την φύσιν· τουτων δ΄ είναι και Καλανον, συμφιλοσωφείν δ΄ αύτοίς και γυναίκας, τας δε διαιτας άπαντων σκληράς.

Aristóbulo en Estrabón XV,1,61 y Onesferito (11) en Estrabón XV, 1,63, se refieren más bien a ascetas desnudos, dando interesante informa — ción sobre ellos. Aristóbulo los llama "brahmanes" y "sofistas"; Onesícrito, "sofistas". Lo que parece haberlos impresionado más a ambos es la desnudez de estos ascetas (pues iban desnudos como prueba de su abandono total de to do bien) y su resistencia (pues podían, por ejemplo, pasar largas horas bajo el sol ardiente o mantenerse largo rato parados sobre una sola pierna sosteniendo algo pesado en las manos), prácticas éstas realmente de uso entre los ascetas de la India.

#### Aristobulo:

Αριστόβουλος δέ των έν Ταξίλοις σοριστών Ιδείν δύο φησί, Βραχμάνας άμφοτέρους, τον μεν πρεσβύτερον έξυρημέ. νου, του δέ νεώτερον κωμήτην, αμφοτέροις δ ακολουθείν μαθητάς. του μεν ούν άλλον χρόνον κατ άγοραν διατρίβευ τιμωμένους άντι συμβούλων, έξουσίαν έχοντας ότι βούλονται τών ωνιων φερεσθαι δωρεάν δτωι δ άν προσίωσι, καταχείν αύτων του σησαμίνου λιπους ώστε και κατά τών όμ ματων ρείν του τε μέλιτος πολλού προκειμένου και του σησάμου, μάζας ποιουμένους τρεσεσθαί δωρεάν, παρερχομένους δέ και προς την 'Αλεξάνδρου τράπεζαν, παραστάν τας δειπνείν, καρτεριαν (δέ) διδασκειν παραχωρούντας είς τινα τοπου πλησιου δπου του μευ πρεσβύτερου πεσόντα υπτων άνεχεσθαι των ήλιων και των δμβρων, ήδη γάρ ύειν αρχομένου τοῦ ἔαρος, τον δ' ἐστάναι μονοσκελῆ, ξύλον έπηρμένον άμφοτέραις ταῖς χεροιι δσον τρίπηχυ· κάμνοντος δέ του σκέλους, έπι θατερού μεταρέρειν την βάσιν και διατελείν ουτως την ήμεραν δλην σανήναι δ' έγκρατέστερον μακρώι του νεωτερου· συνακολουθησαυτα γάρ μικρα τώι

βασιλεί ταχυ δυαστρέψου πάλιν έπ' σίκουν μετώνντος τε, ωνών κελεύσου δρευν εί του βουλετοι πογχώνειν, του δέ συναπάρου μέχρι τέλους και μεταμειασασιδοι και μεταθέσ δαι του δύωτου συνόιτα τών βασιλείν έπιτημεγεύνου δι υπό τυών λέγειν ως έκπληρωσειε τα τετταρικοίτα <sup>ε</sup>τη τῆς άσκησεως δι υπέσχετο. Αλεξαύδρου δε τοίς παιοιν αύτοῦ δούναι δωρεάν.

### Onesicrito (12):

Όνησίκριτος δὲ πεμφθηναί φησιν αυτος διαλεξομενος τοῖς σοφισταῖς τούτοις ἀκοιειν γὰρ τον ᾿Αλέξανδρον ώς γυμνοί διατελοῖεν και καστερισς ἐπιμελοίντο οὶ ἄνθρωποι, ἐντιμηι τε ἄγοιντο πλειστηι παρ ἄλλους δε μη βαδίζοιεν κληθεντες ἀλλα κελευοιεν ἐκεινους φοιτᾶν παρ αυτούς, εἰ του μετασχεῖν ἐθέλοιεν τῶν πραττομένων ἡ λεγομένων ὑπ' αὐτῶν, τοιούτων ὁη ὄντων ἐπειδη οίτε αὐτῶι πρέπειν ἐδόκει παρ ἐκεινους φοιτᾶν ούτε ἐκεινους βιάζεσθαι παρα τὰ πάτρια ποιεῖν τι ἄκοιντας, αὐτὸς ἔρη πεμφθήναι, καταλαβεῖν δὲ ἀνδρας πεντεκαίδεκα ἀπό σταδίων είκοσι τῆς πόλεως, ἄλλον ἐν ἄλλωι σχήματι ἐστῶτα ἡ καιθήμενον ἡ κείμενον γυμνον, ἀκίνητον ἔως ἐστέρας, εἶτ' ἀπερχόμενον εἰς τὴν πόλιι, χαλεπωτατον δ΄ είναι τὸ τὸν ἡλιον ὑπομεῖναι οὕτω θερμόν, ὥστε τῶν ἄλλων μηδένα ὑπομενειν γυμνοῖς ἐπιβῆναι τοῖς ποοί τῆς γῆς ριαδιως κατὰ μεσημβραν

Cleitarco, según Diógenes Laercio, <u>Proemio</u> 6, también se refería a los gimnosofistas señalando su desprecio por la muerte.

Otras referencias a brahmanes y ascetas. En las épocas siguientes las menciones tanto de los brahmanes como de los gimnosofistas se hacen sumamente frecuentes en los escritores griegos y latinos, indicándose, al igual que lo hacen los historiadores mencionados antes pero con más ampli tud y prolijidad, sus costumbres, sus ocupaciones y sus doctrinas. El número de estos testimonios es una prueba del interés que los brahmanes y ascetas de la India suscitaban.

Sellalemos a continuación algunas de las numerosas referencias a brahmanes y ascetas en escritores griegos y latinos.

- Clearce Solense, discipulo de Aristôteles, en Piógenes Laercio,

  Procesio 9
- Hegastenes, en Diodoro II,40,1-3; en Arriano, <u>Indica</u>, XI-XII; en Estrabón, XV, 1, 39; XV, 1, 49; XV, 1, 58-60; en Clemente de Alejandría, <u>Stromata</u>, I,15,72,5; I, 15, 71, 3-6
- Pseudo Aristóteles, en Diógenes Laercio, <u>Procesio</u> l (citado en la sección Aristóteles)
- Cicerón (106-43 a.C.), Tusculanas V, 77
- Alejandro Polyhistor (c. 100-40 a.C.), en Clemente de Alejandría, Stromata III,6,60,2
- Estrabón (c. 60 a.C. c. 20 d.C.), XV,1,70 y además pasajes citados bajo liegastenes
- Valerio Máximo, contemporáneo de Tiberio, <u>Facta et dicta memora-</u> bilia III 3 ext. 6
- Filón de Alejandría (c. 20 a.C. 40 d.C.), <u>De Abrahamo</u> 182;

  Quod ommis probus liber sit 74,93
- Pomponio Mela (alrededor del 40-41 d.C.), Chorographia III,64,65
- Qu. Curcio Rufo (contemporáneo de Claudio), <u>Historia de Alejandro</u>

  Magno VIII, 9, 31-37
- Lucano (c. 1 a.C. 65 d.C.), <u>De bello civili</u> III,240-241 y sus antiguos comentarios
- Plinio (13-79 d.C.), VII,22

Flavio Josefo (37/38 - c. 100 d.C.), De bello judaico VII, 351-356

Dión Crisóstomo (c. 40-120 d.C.), Oratio 35,22-23; Cratio 49,7

Plutarco (c. 45-post 120 d.C.), Vida de Alejandro, LXIV-LXV

Apiano, Guerras civiles II,154

Arriano (95-175 d.C.), Anabasis VII, 1,5-6 y 2,2-4

Pausanias (c. 115-170 d.C.), IV, 32, 4

Claudio Ptolomeo, Geographia VII, 1, 51

Luciano (c. 120-180 d.C.), De morte Peregrini, 25 y 39

Apulco (nació c. 124 d.C.), Florida 6; Florida 15,15-18

Tertuliano (c. 160-post 207 d.C.), Apologia, 42,1-2

Clemente de Alejandría (c. 150-c.212 d.C.), Stromata I,15,68,1 y además pasaje citado bajo Negastenes

Bardesanes (154-222/3 d.C.), en Eusebio, <u>Preparatio evangelica</u>

VI,10 (P.G.21,p.465 D); en Porfirio, <u>De absti-</u>

nentia IV, 17-18; en Porfirio, Περί στυγός

en Estobeo I,3,56.

Calano. Jares y Onesicrito fueren los primeros en mencionar en sus obras un acontecimiento relacionado con uno de estos ascetas, que causó profunda impresión en los griegos. Nos referimos al asceta indio Calano que accedió a entrevistarse con Alejandro y a dialogar con él y que delante de todo el ejército griego subió a una hoguera encendida y, sentado inmóvil, se dejó consumir por las llamas. Atendo (comienzos del s.III d.C.),

Deiphosophistae X,436 f-437 a, y Estrabón, W,1,64, nos transmiten respectivamente los testimonios de Jares y Onesferito.

Ateneo (Jares):

Χαρης δ' δ Μυτιληναίος έν ταίς περί 'Αλέξανδρον Ιστορίας περι Καλανου είπων του 'Ινδου φιλοσόφου, ότι ρίψας έαυτὸν εις πυραν νενημενην ἀπέθανε, φησιν ότι καί ξπί τῷ μνήματι αὐτοῦ διέθηκεν 'Αλέξανδρος γυμνικὸν ἀγώνα καί μουσικόν έγκωμων.

Estrabón (Onesicrito):

Διαλεχθήναι δ' ένι τούτων Καλάνψ, δυ και συνακολουθήσαι τῷ βασιλεῖ μέχρι Περσίδος και ἀποθανεῖν τῷ πατρίψ νόμψ τεθέντα ἐπὶ πυρκαιάν·

Otras referencias a Calano. Muchos escritores griegos y latinos se refirieron a la auto-inmolación de Calano. Entre otros:

Mearco en Estrabón XV,1,56

Cicerón (106-43 a.C.), Tusculanas II,52; De divinatione I,47

Diodoro (ler.s.a.C.), XVII, 107

Estrabón (c. 60 a.C. - 20 d.C.), XV, 1, 4 y 68

Valerio Máximo (contemporáneo de Tiberio), Facta et dicta memorabilia I 8 ext 10

Plutarco (c. 45-120 d.C.), Vida de Alejandro LXIX,3-4

Arriano (95-175 d.C.), Anábasis VII,3 y VII,18,6

Luciano (c. 120-180 d.C.), De morte Peregrini 25

Eliano (c. 170-235 d.C.), <u>De natura animalium</u> II,41 Atenco (comienzos (cl s. IJI d.C.), X, p. 437 a

Pirrón. Firrón (murió c. 275-270 a.C.), en co pailsa de Anaxarco, su amigo y probablemente su maestro, siguió a Alejandro al Asia y estuvo en la India, en donde entró en centacto con los girmosofistas (13). Tal es la información que nos da Diógenes Lacrcio IX, 2, 62:

Πυρρων Ἡλείος Πλειστάρχου μει ἢν υἰός, καθα και Διοκλῆς Ιστορεί· ὡς φησι δ ᾿Ατολλόδωσος ἐν Χροιικοῖς, πρότερον ἢν ζωγραφος, και ἡκουσε Βρυσωνός τοῦ Στίλπωνός ως Αλέξανδρος ἐι Διαδοχαῖς εἰτ ᾿Αναξαρχου, ξυνακολουθών πανταχοῦ ως και τοῖς Γυμνοσοφισταῖς ἐν Ἱνδία συμμίξαι και τοῖς Μάγοις, δθει γενναιότατα δοκεῖ φιλοσοφῆσαι, τὸ τῆς ἀκαταληψίας και ἐποχῆς εἰδος εἰσαγαγων, ὡς ᾿Ασκάνιος δ Αβδηρίτης φησίν·

El mismo Diógenes Laercio en IX,2,63, correbora lo anterior implicitamente al referirse a la impresión que hizo en Pirrón el reproche que un indio le hizo a Anaxarco, incidente que con toda probabilidad debemos ubicar en la propia India (14):

έκπατείν τ' αὐτὸν καὶ ἐρημάζειν, σπανίως ποτ' ἐπιφαινόμενον τοῖς οἴκοι, τοῦτο δε ποιεῖν ἀκουσαντα Ἰνδοῦ τινος ὁνειδί ζοντος ᾿Αναξάρχω ως οὐκ ᾶν ἔτερον τινα διδάξαι οὔτος ἀγαθόν, αὐτὸς αυλὰς βαοιλικάς θεραπεύων.

¿Cuál fue la influencia de los ascetas indios en el pensamiento de Pirrón? Diógenes Laercio, en el primer texto suyo que citamos, reproduce la opinión de ascanio de Abdera de que derivó de los ascetas indios dos doctrinas fundamentales de su sistema: el agnosticismo (  $\frac{\partial L}{\partial t} \frac{\partial L}{\partial t}$ 

que fue baje la impresión que le causó el reproche del indio a Anaxarco que l'inén se retiró del mundo ( émareir ) y vivió aislado ( émudieir ).

Todo esto apunta a una influencia directa y profunda. De todos modos si Ascanio y liógenes Lacreio están equivocados y no existió tal influencia y Piron llegó a establecer su doctrina elaborando enseñanzas de sus predecesores y de sus maestros (15), con todo debe haberle sorprendido y corroborado en sus ideas la visión de aquellos ascetas indios, entre los cuales, des de mucho tiempo atrás, el agnosticismo y la suspensión del juicio eran doctrinas conocidas y para los cuales aislarse del mundo y llevar una vida solitaria eran formas tradicionales de existencia frecuentemente adoptadas hasta sus últimas consecuencias.

Aristóteles. Para terminar esta sección nos referiremos a Aristóteles (384-322/1 a.C.), a quien ubicamos en este período por cuanto su muer te acaeció en él. En Aristóteles encontramos algunas referencias a la India, que enumeranos a continuación.

- a) Referencias (geográficas) a la India (3): p. 298 a, líneas 912 (De coelo II, 14 fin): un solo mar une a la región cercana a las colum nas de Hércules y a la India; p. 350 a, líneas 25-26 (Heteorologica I,13,16):
  el río Indo, el más grande de los ríos, que se origina en el lago Maeotis; p.
  362 b, líneas 20-25 (Meteorologica II,5,14): la longitud de la tierra desde
  las Columnas de Mércules hasta la India supera la latitud desde Etiopía hasta el lago Maeotis y la región de los escitas.
- b) Referencias a los indios (4) (16): p. 116 a 38 (<u>Tópicos III</u>):

  pueblo lejano ( κἄν ἐν Ἰνδοῖς ἀσω ); p. 167 a, líneas 7-8 (<u>Refutacio nes Sofísticas</u>): el indio es negro, pero tiene los dientes blancos (en un ejemplo de paralogismo); p. 1226 a, líneas 28-29 (<u>Ética a Eudemo II</u>, 10);

  pueblo lejano ( δίο οὐ βουλευόμεθα περί τῶν ἐν Ἰνδοῖς ); p. 1332 b, líneas 23-25 (<u>Política VII</u>,14): entre los indios los reyes son superiores a sus súbdi-

tos según testimonio de Esquilax que Aristóteles menciona.

c) Referencias a animales de la India (6): p. 298 a, líneas 12-15 (De coclo II,14 fin): elefantes; p. 499 b, líneas 18-21 (Historia animalium II,1, (II) 9): el asno indio, como ejemplo de animal de casco sólido y de un solo cuerno y que tiene además la vértebra llamada astragalo; p. 501 a, líneas a 24-b l (Historia animalium II,1, (III) 10): la fantástica martijora siguiendo a Ctesias (Indica 7) (17); p. 643 b, línea 6 (De partibus animalium I,3): los perros indios que pueden ser mansos o salvajes; p. 663 a, línea 19 (De partibus animalium III,2): el asno indio; p.746 a, líneas 34-35 (De generatione animalium II,7): los perros indios, cruza de un animal parecido al perro y de un perro.

En otras obras, que erróneamente eran a veces atribuidas a Aristóte les (18), encontramos las siguientes referencias a la India:

- a) Referencia geográfica (1): p. 393 b, líneas 3,14-15 (De mundo 3): mención del Colfo Pérsico y de Ceylán (Taprobane).
- b) Referencia a los indios (1): p. 1189 a, lineas 20-21 (Gran Mo-ral I,17): pueblo lejano.
- c) Referencia a animales (7): p. 571 b, lineas 31-p. 572 a, linea 5 (Historia Animalium VII,18): elefantes; p.597 b, lineas 27-29 (ibidem IX, 12): el loro; p.606 a, lineas 8-9 (ibidem IX,28): inexistencia del puerco en la India; p.607 a, lineas 33-34 (ibidem IX,29): serpiente venenosa; p.610 a, lineas 19-35 (ibidem X,1): elefantes de guerra; caza del elefante: p. 835 b, lineas 5-7 (De mirabilibus auscultationibus 71): peces amfibios; p. 895 b, linea 25 (Problemas X,45): perros de la India.
- d) Referencias a cosas (2): V.Rose, Pseudepigraphus, p. 259 (De lietallis De mirabilibus auscultationibus 49): el bronce indio; p. 572 a, línea l (Historia animalium VII,18): las casas mal construidas de los indios.
- e) <u>Referencia a los gimnesofistas (1)</u>: V.Rose, <u>Pseudepigraphus</u>, p.52 (<u>Magicus</u> = Diógenes Laercio I,1): en relación al inicio de la filosoffa.

Haciendo un recuento de las referencias a la India en las obras au ténticas y en las apócrifas, que de un modo general se deben a miembros de la escuela de Aristóteles, tenemos:

| (a) | Referencias geográficas:  | 4  |
|-----|---------------------------|----|
| (b) | Referencias a los indios: | 5  |
| (c) | Referencias a animales:   | 13 |
| (d) | Referencias a cosas:      | 2  |
| (e) | Referencia a los ascetas: | 1  |
|     |                           | 25 |

## Los Seleucidas y el Imperio Maurya

Seleuco I Nicator. Chandragupta. A raíz de la muerte de Alejandro (323 a.C.) o tal vez a raíz de su partida de la India en 326 a.C., las regio nes de la India ocupadas por los macedonios se sublevan contra ellos. Probablemente un príncipe indio, Chandragupta (Sandrokottos o Androkottos según los escritores griegos y latinos), fue el inspirador y el jefe de esa sublevación. En 322 o tal vez dos o tres años antes el mismo Chandragupta funda el Imperio l'aurya que ha de realizar la primera unificación de la India y ha de alcanzar momentos de inmenso poderío. Cuando en 321 a.C. tiene lugar en Triparadeisos la segunda repartición del imperio de Alejandro entre sus gene rales, ya no quedan rastros del dominio macedónico en el bajo Indo. Algunas tropas griegas se mantienen aún en el alto Indo; en 317 a.C. se retiran del país bajo el mando de Eudemo.

En 305-304 a.C. Seleuco I Nicator (reinó 321-281 a.C.), general de Alejandro que ha recibido como parte del imperio la zona oriental con Babilo nia como capital, invade la India para recuperar para su imperio las regio - nes intras conquistadas por Alejandro y liberadas a raíz de su muerte. Pero

cite. Secún los historiadores grieros y latinos, como rlimo VI, 68, y Plutarco, Alejaniro, 1911, 2, el Interio l'aurya contaba con un ejército de 600.000 uniantes, 30.000 jinetes, 9.000 elefantes de ruerra y una multitud de carros de combato. No se conocen detalles del conflicto entre Seleuco I Nicator y Chandragupta, pero, a juzgar por el tratago de paz celebrado en tre ambos (303 a.0.), su resultado no debe hater favorecido a los griegos o sus perspectivas no deben haber sido may halarde as para éstos, ya que Seleuco I Nicator le cedió a Chandragupta conas de Parecanisadai (capital hābul), tria (capital Herāt). Gedrosia (capital labran) y Arajosia (capital Kandahār), recibiendo en cambio sólo 500 elefantes de guerra (19). Of. Estrabón XV,2,9; Plutarco, Alejandro ENIL,2. Con estos elefantes Seleuco se opone a Antígono en la Hanura de Ipsos en Frigia en 301 a.C. y lo derrota, consolidando su dominio sobre las regiones orientales del Imperio.

Pero el tratado de paz entre Seleuce y Chandragunta no se limitó al intercambio de tierras y elefantes (20). Fue fortalecido también por una alianza matrimonial (21). Cf. Apiano, <u>Mistoria Romana</u> XI (Guerras de Siria) 55:

άπο γαρ Φρυγίας έπι ποταμού Ιυδού Ευω πάυτα Σελεθκώ κατηκοιεύ, και του Τίδου περάσας έπολέμησευ Αυδροκόττω βασιλεί πωυ περι αυτού Τιδών μέχρι φιλίου αυτώ και κώνος συνέθετο.

y Estrabón XV, 2,9:

τούτων δ έκ μέρους των παρα του Ινδόν έχουοί τινα Ίνδοι προτερού διτα Περσών διάφείλετο μενό Αλέξανδρος των Αριακόν και κατουνός ώνας συνευτρούτο, έδωκε δε Σέλευκος δ Νικατώρ Σαυδροκόττω, συνθέμενος έπιγαμίαν και δι ελαβών έλεφαντας πεισακοσίοις, Además hubo también sin dula intercambio de regalos. Atenco, I,18, e-d, signiendo a Filarco (historiador griego del s.III d.C.), indica que, entre los presentes que Chandragupta envió a Seleuco, figuraban rederesos (y religrosos) afrodisfaces:

ψυλαρχος δε Σανδρόκοττόν όποι τον Ίνδων βασιλεα Σελευκώ μεθ ώι ξπεμψε δωρών Αποστείλαι τίνας δυνάμεις στυτικάς τσιαυτάς ως υπο τους ποδας τιθεμενάς πών συνουσιαζόντων οζε μει δρμάς έμποιείν δρυιθών δικην, οθς δε καταπαύειν,

Seleuco envió también un embajador, Megastenes, a la corte de Chan dragupta, en lataliputra, donde residió varios años (Estrabón II,1,9; XV,1,36; Plinio VI,59). Megastenes escribió una obra valiosísima. Tà Indiká, donde da ba en su mayor parte fidedigna información acerca de los límites, extensión, fertilidad, animales, plantas de la India, acerca de la ciudad de Pataliputra, costumbres de los indios; divisiones de la sociedad (castas), de la adminis tracción pública, de los filósofos indios, sobre Calano y otros muchos temas relacionados con la India. Su obra contribuyó en forma notable a un mayor conocimiento de ese país entre los griegos. Esta obra desgraciadamente se ha per dido, quedando de ella sólo numerosas referencias que nos dan una idea del in terés y valor del libro de Megastenes (22).

Seleuco envió a Atenas un tigre (23) originario sin duda alguna de la India, según lo sabemos por los versos de Filemón, en su comedia Neaira y de Alexis, en Pyrauno, citados por Atenco XIII,590 a-b, ambos representantes de la comedia nueva.

Asimismo intentó llevar plantas de cinnamon, amomum y nardo, apreciadas por su aroma, desde la India hasta Siria, pero las plantas no resistieron el viaje por mar. Cf. Plinio XVI,135:

non habet vires fru'ex cinna i in Syriae vicina perveniendi, non fernnt amomi nardique deliciae no in Arabiam suidem ex Indi. e' nave peregii - nari; temptavit cuim Seleucos rex.

Anticco I. Bindusara. Inticco I (reiné 28]-260 a.C.), sucesor de Seleuco I, mantuve también en la corte de Bindusara Amitragnata (m'destructor de sus enemigos") o Anitra. hada (m'comedor de sus enemigos") (Allitroja des e Amitrajates entre los escritores erreros y latines, como por elemplo Estrabón y Ateleo) (299-264 a.C.), bine y sucesor de Chandracurta, un embajador Peimaco de Flatea, probellos más enviado con anterior dad por Seleuco al mismo Chandragupta. Estrabón II, 1,9 se refiere a este hecho:

επεμφάτησα μεν γαρ είν τὰ Παλίμβοθρα, ὁ μὲν Μεγασθένης προς Σανδρόι σττον ὁ δε Δηίμαχος προς Αλλιτροχάδην τὸν Εκτιτη νίου κατα πρεαβείαν:

Demaico escribió un libro sobre la India que no ha llegado hasta nosotros. La mencionado varias veces por Estrabón. Cf. II,1,4; II,1,9. Se sabe por Ateneo XIV,652 f-653 a, que reproduce una infernación de Hegesandro (media dos del siglo II a.C.), que Rindusara la pidio a Antícco vino griego, higos y un sofista. Antícco contestó que enviaría el vine y los higos, pero que no estaba permitido entre los griegos comerciar con sofistas:

οιπω δι παι περισπουδα τοι πάση διθρισποις αλ Ισχάδες
- "διπως γιρ κατα τη Αρισποςδιη!

ως και Αιμποργοτηι τοι τι Ειλών βισιλει γιανοι Αιπιόχω 
άξωθι α όποιν εληπαωδοις πενθιαι αυτώ γλικει και ισγάδας
ται αρφιστημι άγοραπαντα τα τη "Αιτισχοι άντιγραψαι"
"μετί το μέι και γλυκει άποστελοθμέι αρι αρφιστην δι ξυ
ΤΕλλησιν οι νουμμοι πωλικιλαι."

Acleia (24). Ashoka, hijo de Bindusara y nieto de Chandragupta, escendió luego al trone. Burante 40 años, de 272 a 232 a.C., gobernó el rei no immenso, poderoso y fuertemente organizado que había heredale de su padre y de su abuelo. Alrededor del año 253-252 a.C. se convierte al Budismo.

A su conversión al Budismo se debe la extraordinaria colección de inscripciones en diversos idiomas de la India, en las cuales expone, para la edificación de sus súbditos, las nobles doctrinas morales del Budismo.Entre estas inscripciones las había también en griego para los súbditos griegos de la zona noroeste de su amperio, rezagos de la dominación y colonización mace dónica. De estas últimas inscripciones se conservan dos, halladas en 1958 y 1964 en lo que actualmente es Afganistãn.

Ashoka despachó también misioneros budistas para dar a conocer las doctrinas de Buda, hacia las regiones de los reyes helenísticos de la época, Antícco II Theos, rey de Siria (261-246 a.C.) y Asia Occidental, de Ptolomeo Filadelfo, rey de Egipto (285-247 a.C.), de Magas, rey de Cirena (285-258 a.C.), de Antígono Gonatas, rey de Macedonia (277-239 a.C.) y de Alejandro II, rey de Epiro (c.272-240 a.C.), según nos informa él mismo en la inscripción XIII.

Después de Ashoka el imperio Maurya entró en decadencia.

Antícco III. Sofagaseno (25). Antícco III (reinó 223-187 a.C.), a raíz de su campaña contra Eutidemo de Bactria, penetró en la India del norte y renovó su alianza con un rey indio llamado, según Polibio (nació en 203 a. C.) XI, 39, Il., 'Sophagasenos'.

Antíoco recibió, además de un cuantioso tributo, elefantes delrey indio, los cuales junto con los que él ya poseía y con los de Eutidemo, de los cuales él se había apoderado, ascendían a un total de 150, según el mismo Polibio (ibidem,12).

Antioco IV. Antioco IV (reiné 175-165 a.C.), en los juegos que ce lebré en Paphne, exhibió 800 colmillos de elefantes undios (Polibio XXX,25, 17 = Ateneo V,195,a). Se puso a desposición del público grandes cantidades de materias aromáticas (Polibio XYX,26,2 = Ateneo V,195,d). De estas materias aromáticas algunas provenían de la India como el cinnamon y el nardo, según W.W.Tarm. The Greeks in Bactria and India, Cambridge, Cambridge Uni - versity Press, 1966, p.362, nota 1.

### Los Ptoloneos y la India

El reino helenístico de los Ptolomeos, cuyo principal centro de gravitación era Egipto, mantuvo también intensas relaciones con la India.Se ñalaremos algunos hechos al respecto.

Ptolomeo II Filadelfo. Ptolomeo II (285-246 a.C.), hijo y sucesor de l'tolomeo I, el general de Alejandro que en la división del Imperio Macedonio había recibido el Egipto, envió, al igual que Seleuco I, un embajador, llamado Dionisio, a la corte de Bindusāra o Ashoka. Dionisio, lo mismo que Megastenes y Deimaco, también escribió sobre la India, pero su obra se ha perdido. Cf. Plinio. VI.58.

El mismo Ptolemeo II, según cita de Callixeinos que trae Ateneo en V,196 a-203 b, en una fiesta pública que dio en Alejandría, exhibió a mujeres indias vestidas de cautivas sobre carros tirados por mulas y que llevaban tiendas "bárbaras" (200 f-201 a), numerosos perros indios (201 b) y 26 bueyes indios enteramente blancos (cebús) (201 c). Además presentó gran des cantidades de perfumes (201 a) de los cuales algunos provenían igual mente de la India como el cinnamon y el nardo, según ya lo indicamos.

Este mismo Itelemeo habría tenido un jardín zoológico donde se en contraban algunos animales de origen indio (Agatarquides, Geographi Graeci Minores I,111).

Ptoloneo III. Eratóstenes. Eratóstenes, uno de los eruditos y científicos más notables no sólo de la época helenística sino de toda la his toria de Grecia, nació en Circne alrededor del año 276 a.C. Ptolomeo III Euergetes (reinó 247-222 a.C.) lo invitó a Egipto, lo puso al frente de la gran Biblioteca de esa ciudad y alentó sus investigaciones. Entre sus numerosas obras, que incidían en las diversas disciplinas de su tiempo, Eratóstenes com puso un tratado de Geografía del cual sólo quedan fragmentos (26). El tercer libro de esta obra daba una descripción de la tierra acompañada de mapas. En ese libro Eratóstenes se ocupaba también de la India, según señala Estrabón XV,1,10. Eratóstenes desde luego utilizó los trabajos de sus predecesores y las informaciones que se habían ido acumulando antes que él. Su Geografía fue muy apreciada a juzgar por las opiniones, por ejemplo del citado Estrabón XV, 1,10; XV,2,8, y Arriano, Indiká III,1. Ella ofrecia a los contemporáneos una información fideco cha, al día y científicamente fundamentada acerca de la India. Esta obra fue muy utilizada por los escritores, geógrafos o historiadores, posteriores a Eratóstenes.

Ptolomeo IV Filopator. Callixeinos, en cita de Ateneo V,203 e-206 e, se refiere a los barcos construídos por Ptolomeo IV Filopator (221-204-a. C.) y entre éstos a un barco de río, llamado Θαλαμηγός. Callixeinos señala (205 c) que en él había entre otros un salón para banquetes de gran lujo y rodeado de columnas construídas con piedras indias ( ἐκ λίβων Ἰνδικῶν ).

Ptola eo VIII Euerjetes II. Cleojetra. Eudoxo. Siguiendo a Posidonio Estrabón II, 3,4, narra como, en el reino de Ptolomeo VIII Duergetes II (rein6 170-116/5 a.C.), entre les años 120 y 117 a.C., sucedió que les guardacostas egipcios del Colfo Arábigo encontraron en un barco a la deriva a un indio solo y medio muerto. En Egipto le enseñaron el idioma griego y,una vez que lo aprendió, narró que su barco había salido de la India, que había perdido su ruta en el mar y que el resto de la tripulación había nuerto de hambre. Manifestó que estaba dispuesto a guiar a quienes el rey enviase El hasta la India. Un griego, Eudoxo de Lyzillo, fue enviado por Pteloreo Euergetes II con una buena cantidad de presentes. Eudoxo regresó de la India con un cargamento de sustancias aromáticas y piedras preciosas. Cuando murió Ptolomeo Euergetes II, su viuda Cleopatra V, volvió a enviar a Eudoxo a India, de donde regresó a Egipte, después de una azarosa travesía, con cargamento similar al de su viaje anterier. Cleopatra ya había muerto y reinaba entonces su hijo Ptolomeo EX Lathyros (reino 116/5-80 a.C.).

Con toda probabilidad Eudoxo, de ida y de regreso, navegó a lo lar go y cerca de las costas, en una primera etapa, de Arabia y, en una segunda etapa, de Gedrosia y Carmania. Eudoxo fue el primer griego que hizo el viaje Egipto-India-Egipto.

La circumavegación del Africa hacia la India. El mismo Eudoxo intentó según Posidonio en Estrabón II,3,4, (cf. llinio II,169, con datos erró neos) dar la vuelta al Africa en barco, partiendo del sur de España, y llegar por esa ruta a la India (27). Fue inducido a tal acción por el hallazgo que hizo, al regresar de su segundo viaje a la India, de los restos de un barco en las costas de Africa, barco que prosumiblemente procedía de Cádiz. La iniciativa de Eudoxo no tuvo éxito por quante su tripulación, después de iniciado el viaje, se negó a seguir adelante.

La idea de que se podía circumnavegar al Africa no era nueva. Semin herodete IV, 42, el faraón Neko (que viene a ser Nechao II que reinó el s.VII a.C.) (28) encargó a los fenicios salir del Mar Roje y, circumnave gando el Africa, regresar por el Mediterráneo a Egipto, hazaña que efectivamente habrían realizado. El mismo Herodoto se refiere a una tentativa de dar vuelta al Africa realizada por Sataspes por órdenes de Jerjes (s. V a.C.).Es ta tentativa fracasó. Posteriormente Hanno el Africano (cf. Paulys, Encyclopădie VII, pp. 2360 b-2363) intentó circumnavegar el Africa partiendo de Cartago, pero no tuvo éxito. Aristóteles, p. 298 a (De caelo II,14) se refiere a aquellos que sostenían que un mismo océano baña las costas de las Columnas de Mércules y aquellas de la India, indicando que ellos no parecen sostener algo increfble. Eratóstenes, a quien acabamos de referirnos, sostenía la mis ma tesis y en el mapa que acompañaba su obra (cf. Ch.Singer, A. short History of Scientific Ideas to 1900, Oxford, Oxford University Press, 1965, p.79) Espala y la India estaban unidas por mar, constituyendo así Europa y Asia una gran isla (cf. Estrabón I, 3, 13). Según Plinio II, 67, 169, Caelius Antipa ter, historiador y jurista del siglo II a.C. afirmaba que había conocido alguien que, por razones comerciales, había viajado de España a Etiopía - o sea que había circumnavegado el Africa. Cicerón, De re publica VI,20, afirma decididamente que la tierra es una isla:

omnis enim terra, quae colitur a vobis, angusta verticibus, lateribus latior, parva quaedam insula est, circumfusa illo mari, quod Atlanticum, quod magnum, quem Oceanum appellatis in terris, qui tamen tanto nomine quam sit parvus vides.

Y finalmente Estrabén en diversos pasajes de su obra (por ejemplo I,2,26; 1,2,31; I,4,6; II,3,5) se refiere a la opinión de que un sólo océano baña Europa y la India.

A pesar de su fracaso Endoxo fue un lejano antecesor de Vasco da Gama.

Les Ptolomeos y el Mar Rojo (29). Los Ptolomeos prestaron gran atención al Mar Rojo y al Mar de Arabia con miras al comercio con las regiones al sur del Egipto, Etiopía, Somalía, Africa del sur y con las regiones del este, Arabia e India, comercio que les proporcionaba los productos que requerían, ya sea para fines militares, como elefantes de guerra, ya sea para satisfacer las necesidades de una sociedad cada vez más refinada y rica, como especias, perfumes, piedras preciosas, etc.

Es así que Ptoloneo I (reinó 306-285 a.C.), el general de Alejan dro fundador de la dinastía griega de Egipto, Ilevó a cabo la exploración del Mar Rojo. Ptolomeo II fundó las ciudades o puertos de Philotera y Arsi noe en el Golfo de Suez y, bajando por el Mar Rojo, Myos Hormos, Berenice y Ptolomais en la costa egipcia de dicho mar. Ptolomeo III fundó otra Berenice más al sur (Adulis) y tal vez Koloë en Etiopía. Ptolomeo VI Filometor (reinó 170-145 a.C.) fundó otra Arsinoe, no lejos del estrecho de Bab-el-Mandeb.

# Bactria, Los reyes griegos de la India (30)

Algo sobre la historia de Bactria. Bactria, la rica llanura regada por el Oxus o Amū Daryā, formaba parte del Imperio Persa. Darío la menciona en sus inscripciones de Behistán, Persépolis, Naqsh-i-Rustam, bajo el nombre de Baxtri (DB 1,16,p.117; DPc 16,p.136 b; DNa 23,p.137 a; DSe 23,p.141 b; DSm 9,p.145 de la edición de Kent). Cuando Alejandro tomó po-

sesión del Imperio Persa, Bactria pasó a formar parte del Imperio Macedónico bajo la autoridad de un gobernador. A la amerte de Alejandro, al ser divilido su Imperio entre sus generales, Bactria lé correspondió a (321 a 281 a.C.), a quien en el reparto le había tocado la parte oriental de la herencia de Alejandro. Bactria siguió bajo la autoridad de Antíoco I (281-260 a.C.), hijo de Seleuco, y de Antioco II (261-247 a.C.) hasta alrededor del año 250 a.C., en que Diodoto, gobernador de Bactria, se independi zó de los Scleucidas asumiendo la reyecía. A Diodoto le sucedieron su hijo, Diodoto II (c. 245 a.C.) y luego un usurpador, Eutidemo (c. 230 a.C.). Antioco III el Grande (reinó 223-187 a.C.), después de una larga guerra, cele bró un tratado con Eutidemo (c. 208 a.C.) en virtud del cual le reconocía la independencia y la reyecía de Bactria. Una hija de Antioco casó con Deme trio, hijo de Eutidemo. A Eutidemo le siguió Demetrio (c. 200 a.C.), el cual conquistó gran parte del norte-ceste de la India, incluyendo Kabul, el Penjab y el Sind (c. 190 a.C.). Demetrio fue seguido por un usurpador, Eucratides (c. 175-156 a.C.), quien fue asesinado por su hijo Apollodotos. muerte de Eucratides marcó el fin del reino Bactria-noroeste de la India, que fue dividido entre numerosos reyezuelos griegos, en constante lucha entre sí. Su historia es oscura y confusa.

Lista alfabética de reyes de Bactria-noroeste de la India. Damos una lista por orden alfabético de los nombres de los reyes y reinas del rei no griego de Bactria y del noroeste de la India, que tomamos de V.A.Smith, The early History of India, pp. 257-253:

| Nombre      | Título o epíteto griego |  |
|-------------|-------------------------|--|
| Agathokleia | Theotropo               |  |
| Agathokles  | Dicaios                 |  |

Amyntas Nicator

Antiálcidas Nicéforo

Antimace I Theos

Antimaco II Nicéforo

Apollodoto Soter, Megas, Filopator

Apollofanes Soter

Arjebio Dicaios, Nicéforo

Arteridoro Aniceto

Demetrio Anicete

Diodoto I

Diodoto II Soter

Diomedes Soter

Dionisio Soter

Epandro Nicéforo

Eucratides Megas

Eutidemo I

Eutidemo II

Heliocles Dicaios

Hermeo Soter

Hippostrato Soter, Megas

Caliope

Laodice

Lysias Aniceto

Menandro Soter, Dicaios

Nicias Soter

Pantaleon

Peukelaos Dicaios, Soter

Filoxeno Aniceto

Platon Epifanes

Polyxeno Epifanes, Soter

Estraton I Soter, Epifanes, Dicaios

Estraton II Soter

Telefos Euergetes

Teofilo Dicaios

Zoilo Soter, Dicaios

Menandro. De entre estos reyezuelos hay que mencionar a uno que ocupa una posición privilegiada, Menandro. Menandro reinó en Kabul (actual Afganistán) y alrededor del 155 a.C. partió de Kabul al frente de un poderoso ejército para intentar conquistar el norte de la India. No tuvo éxito total, debiendo regresar a Kabül; tal vez conservó parte de sus conquistas indias, en el noroeste de la India. Tuvo fama de rey justo. La tradición afir maba que se había convertido al Budismo. Sus funerales fueron de gran magnificencia (31). Plutarco se refiere a ellos en su Praecepta gerendae reipublicae, p. 621 D-E (= en Moralia, tomo V,p.119, ed. Bernardakis, Leipzig, Teubner, 1893:

Μενάνδρου δὲ τινος ὲν Βάκτροις ἐπιεικῶς βασιλεύσαντος εἴτ' ἀποθανόντος ἐπὶ στρατοπέδου, τὴν μὲν ἄλλην ἐποιήσαντο κηδείαν κατὰ τὸ κοινὸν αὶ πόλεις, περὶ δὲ τῶν λειψάνων αὐτοῦ καταστάντες εἰς ἀγῶνα μόλις συνέβησαν, ὤστε νειμά μενοι μέρος ἴσον τῆς τέφρας ἀπελθεῖν, και γενέσθαι μνημεῖα παρὰ πᾶσι τὰνδρός.

Menandro es el protagonista junto con Nagasena de una de las obras más famosas de la literatura budista. Milindapañha o Preguntas de Milinda (32).

El Milindapañha es un diálogo entre el monje budista Nagasena y el rey Milinda, cuya identidad con el rey Menandro ha quedado establecida desde hace tiempo. El diálogo tiene lugar en la ciudad de Sagala, capital del reino

de Milinda en el Penjab, ante un grupo de Yonakas o griegos. Los temas del diálogo son los temas propios de la metafísica y de la psicología del Budismo: como la insustancialidad universal, la inexistencia de un alma permanente y eterna, la transmigración, la retribución moral de los actos, el mirvana, etc. El diálogo se realiza según un esquema fijo y poco comple - jo: el rey plantea una pregunta que Nagasena contesta dentro de los principios del Budismo, aclarando sus respuestas con uno o varios ejemplos.

La obra está escrita en idioma pali y es una obra post-canónica, o sea que no forma parte del Canon o colección de textos que la tradición atribuye a Buda.

Ultimos reyes griegos de Bactria-neroeste de la India. Los últimos reyes griegos que gobernaron sobre zonas más o menos extensas del dismembrado reino que antes abarcaba el gran reino de Bactria fueron Helio-cles, Estratón II Filopator y Hermeo.

Heliocles, otro de los hijos de Eucratides ya mencionado fue el filtimo monarca de origen griego que reinó en Bactria. Entre los años 141-128 a.C. Bactria fue invadida por tribus Saka o Se o Escitas. Este pueblo de origen centro-asiático ocupaba la región al norte del Jaxartes (Syr Darryā); fue expulsado de ahí hacia el sur por los Yüe-chi, otro pueblo centro-asiático. Los Yüe-chi habitaban una región al noroeste de la China; fue ron expulsados de esa región por otros pueblos y tuvieron que emigrar hacia el sur también, empujando en su marcha a los Sakas o Se. La invasión de los Sakas puso fin al dominio griego en Bactria.

neo de parte del reinado de Heliceles, reinaba en el noroeste de la India.

Una invasión, probablemente de Sakas, lo expulsó de esa zona a mediados del sigle I a.C. terminando así el dominio griego en territorio indio propia - mente dicho.

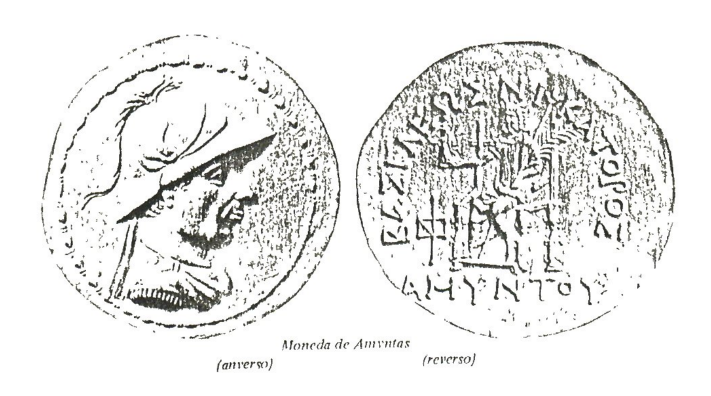
Finalmente, Hermeo fue el último rey griego que reinó en Kabul. Probablemente gobernó unos años compartiendo la soberanía con Kujula kadphises, un rey de los Yüe-chi, que en su marcha haciá el sur, hábía invadido Bactria, las regiones al sur de Bactria (Kabul) y la zona noroeste de la India, venciendo a los Sakas y fundando el gran imperio que llevaría el nom-bre de Imperio Kushana, al cual luego nos referiremos.

Las monedas de los reyes griegos de Bactria y de la India. Las monedas de los reyes griegos de Bactria y de la India son fuente de primerí sina importancia para el establecimiento de la historia de Bactria y del no reeste de la India, al lado de las fuentes de origen indio, chino, tibetano, griego y latino. Las monedas nos proporcionan los numbres de los reyes grie gos que gobernaron en esas regiones; incluso, en ciertos casos conocemos los nombres de algunos reyes única y exclusivamente por sus monedas; además ellas permiten también establecer a veces una cronología relativa entre varios de esos rejes. En estas monedas se refleja la presencia griega en Bactria-noro este de la India: los retratos realistas de los reyes con su marcado perfil griego, como los que aparecen en las monedas de Eutidemo, Demetrio, Antimaco, Eutidemo II, Demetrio II, Pantalcón, Agatocles, Eucratides y Heliocles (33); las divinidades y héroes, como Zeus, Apolo, Poseidón, Heracles, Palas Atenea, Artemisa, los Dioscuros, Niké, etc., muchas de ellas en estilo neta mente praxiteliano; los símbolos y elementos decorativos griegos, como caduceo, el tripode, ctc.; las leyendas en lengua griega o incluso en alguna lengua india escrita en caracteres griegos. Pero también se hacen presen tes en esas monedas algunos elementos provenientes de la influencia india, que indican la progresiva indianización de esos reyes griegos cada vez más aislados de su patria originaria por la independencia de los Partos y las invasiones de los Sakas: mencionemos entre estos últimos, a título de ejemplo, el casco en forma de cabeza de elefante, las figuras de animales como

el león y el elefante, etc. y, sobre todo, las leyendas en idiomas propios de la India que corresponden a las griegas que se encuentran de un lado de la misma roneda. Examinenos algunas de estas monedas (34):

Monela de Demetrio anverso: perfil del rey Demetrio con casco en forma de cabeza de elefante; reverso: figura completa de l'ércules con la leyenda griega: ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ ΒΑΣΙΛΕΩΣ

Moneda de Ammtas (cuya fotografía acompañanos) (35) anverso: perfil 'cl rey Ammtas con casco griego; reverso: Zeus en un trono sostenica, o en su mano derecha a la diosa Nilié y leyenda griega: ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΝΙΚΑΤΟΡΟΣ ΑΜΥΝΤΟΥ



Monela de Apollodoto anverso: figura completa de Apolo con túnica y flecha en la mano y leyenda griega: ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΣΩΤΗΡΟΥ ΑΠΟΛΛΟΔΟΤΟΥ; reverso: un tripode y leyenda en idioma prácrito, en caracteres kharoshthí: maharajasa tratarasa apaladatasa.

Moneda de Pantaleón anverso: un león y la leyenda griega:

ΒΑΣΙΛΕΏΣ ΠΑΝΤΑΛΕΌΝΤΟΣ ; reverso: muchacha india bailan
do y leyenda en prácrito, en caracteres bralvú: rajasa patalevasha.

Moneda de Menandro anverso: busto del rey Menandro con diadema y lanzando una jabalina y la leyenda griega: ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΣΩΤΗΡΘΣ ΜΕΝΑΝΔΡΘΥ; reverso: Palas Atenea con la égida en la mano izquierda y lanzando el rayo con la derecha y leyenda en prácrito, en carac teres kharoshthi: maharajasa tratarasa menandrasa.

Honeda de Estratón I y de Estratón II anverso: busto del rey Estratón I en edad avanzada y con diadema y la leyenda griega:

BAΣΙΛΕΩΣ ΣΩΤΗΡΟΣ ΣΤΡΑΤΩΝΟΣ ΤΙΟΤ ΣΤΡΑΤΩΝΟΣ

reverso: Palas Atenea con la égida lanzando el rayo y la leyenda en prá crito, en caracteres kharoshthi: maharajasa tratarasa stratasa potrasa chasa priyapita stratasa = "(moneda) del rey Estratón Soter y de su nicto Stra
tón Filopator".

Moneda de Herreo y Caliope anverso: bustos de perfil del rey
y de la reina y la leyenda griega: ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΣΩΤΗΡΟΣ ΕΡΜΑΙΟΥ

ΚΑΙ ΚΑΛΛΙΟΠΗΣ ; reverso: rey montado en un
caballo encabritado y la leyenda en idioma prácrito, en caracteres kharoshthī: maharajasa tratarasa Herarayasa Kaliyapaya: "(moneda) del gran rey

Hermeo, protector, y de Caliope".

### Ll nombre 'yayana'

Parío en sus inscripciones utiliza la palabra yauna para designar tanto a Jonia, que constituía una provincia del Imperio Persa como a los jonios, a los griegos del Asia Menor, que se contaban por consiguiente entre sus súbditos. Esta palabra aparece con uno u etro sentido en las inscripciones de Susa (DSf líneas 33-34, líneas 42-43 y 48, p. 143; DSe líneas 27-28, p. 141; DSm líneas 8 y 10, p. 145); de Persépolis (DPe líneas 12-13, p. 136); de Behistán (DB 1,15); de Naqsh-i-Rustam (DNa líneas 28 y 29). La palabra persa yauna deriva de la palabra griega 'Jadv-ec (36).

Los indios designaron a los griegos en general con los términos yauna, yona (forma prácrita, o del indio medio) y yavana. El término yauna aparece repetidas veces en el Mahābhārata como en XI,22,11; XII,65,13; XII,102,5 y XII,200,40. El término yona aparece en las inscripciones de Ashoka (p. 93, línea 26; p. 103, línea 22; p. 128, líneas 5 y 6 y p. 130, líneas 9 y 29 ed. Bloch) (37). El término yavana es de uso común en los textos sánscritos. Aparece con frecuencia en el Mahābhārata, el Rāmāyana, los Purāṇas, en obras de teatro, en novelas, etc. (38). Derivados de yavana son yavanī f.: mujer griega; yavanikā f.: telón del teatro; y los nombres de algunos productos derivados de plantas como yavana m.: Olibanum; yavānī f. y yavānikā f.: Carum copticum.

Resulta pues que, así como los griegos designaron a los indios, como lo hemos visto al tratar de Hecateo, con una palabra que tomaron del persa, así a su vez los indios designaron a los griegos con un término que los persas les proporcionaron.

La palabra 'yavana' sirvió para designar después al extranjero en general, fuese cual fuese su origen o nacionalidad.

### ¿Qué dejaron las conquistas griegas en la India?

Después de tres siglos más o menos de intensas relaciones y contactos de todo tipo entre la India y los griegos ; qué quedó de Grecia la India? Transcribimos un parrafo de Smith (The early History of India, Ox ford, 1962, p. 256) que da sucintamente la respuesta a esa pregunta: ..."las invasiones de Alejandro, Antíoco el Grande, Demetrio, Eucratides y Menandro, cualquiera que haya sido la intención de sus autores, sólo fueron de hecho meras incursiones militares que no dejaron una rarca apreciable en las instituciones de la India. La prolongada ocupación del Penjab y regiones vecinas por los gobernantes griegos tuvo un efecto extremadamente pequeño en lo que se refiere a la helenización del país. Las instituciones políticas y la arquitectura gricgas fueron ordinariamente rechazadas, aunque en pequeño grado el ejemplo helénico fue aceptado en las artes decorativas, y el idioma griego debió ser más o menos familiar a los funcionarios de las cortes de los reyes. Probablemente la literatura de Grecia fue conocida por algunos de los funcionarios nativos, que estaban obligados a aprender el idioma de sus amos por razones de oficio, pero aquel idiona no estuvo nunca ampliamente difundido y hasta después de la conclusión del período en discusión no descubre con facilidad una impresión hecha por los autores griegos sobre la literatura y ciencias de la India".

### Los Kushanas (39)

Algo sobre la historia de los Kushanas. Como hemos dicho ante riormente un pueblo de nómades del noroeste de la China, que recibe el nombre de Yue-chi en las fuentes chinas, emigra hacia el sur expulsado por otros pueblos (probablemente los Bunos) alrededor del 165 a.C. Los Yue-chi

empujan a su vez hacia el sur a los Sakas, que habitaban la región al norte del Jaxartes (Syr Darya), obligándeles a ocupar Pactria, hecho que puso fin a la dominación griega en esta reción. Alrededor del año 135 a.C. los Yuechi se encuentran en la región al norte del río Oxus. Y algo después de esa fecha invaden Bactria dominando a los Sakas. Permanecen en Bactria durante más o menos cien años, convirtiéndose así en un pueblo sedentario, dividido en cinco grupos que obedecen a cinco jefes diferentes. Durante este perfodo asimilan las prácticas comerciales y la civilización urbana de los principa dos helenísticos de la región. La evidencia mayor de este hecho es el pleo del alfabeto griego y posiblemente de la lengua griega para usos ofi ciales. Alrededor del 35 a.C. los cinco grupos de los Yue-Chi fueron unificados por el jefe de uno de ellos, el de los Kuei-shuang, designado con el nombre de Kuci-shuang-wang: "gobernante de los Kuci-shuang (= kushanas)"por las fuentes chinas. Este hombre que consolidó la unificación es Ch'iu-chiu chuch (en chino) = ΚΑΔΑΦΕΣ, ΚΑΔΦΙΖΟΥ (en griego, en las monedas de cobre kushanas) = Kujula Kadaphasa (en las leyendas en kharoshthī de las monedas). Con Kujula Kadphises comienza la historia del gran Imperio Kushana que política, militar y culturalmente forma parte de los grandes im perios que ofrece la historia de la humanidad. Como dice Cafurov, "Kushan civilisation and world culture", p. 8, (40) a partir del momento de la crea ción del Imperio Kushana "por muchos siglos todas las regiones y países civilizados del Eundo Antiguo desde las Islas Británicas hasta las playas del Pacífico, se encontraron o bien dominados o bien influidos por Roma, Parthia, cl estado de los Han (China) y el Imperio Kushana, estableciendo estos cuatro poderes estrechas y multiformes relaciones entre sí. En un texto chino los monarcas del Imperio Kushana son llamados conjuntamente con los monar cas Romanos y Han, los "hijos del cielo" entre los cuales el universo estaba dividido".

Kujula Kadphises, también conocido como Kadphises I, realiza una serie de conquistas y a su muerte, ocurrida a los 80 años, su imperio se ex tiende desde Persia hasta el río Indo, comprendiendo Sogdiana, al norte del Oxus (Amu Darya), Dactria, las regiones de Kabul, de Candhara. A Kujula Ladphises le sucede su hijo Vima Kadphises o Kadphises II que terminó conquista del noroeste de la India (Penjab), anexó parte considerable de la llanura gangética (probablemente hasta Benarcs y llegó en sus conquistas has ta las bocas del río Indo. A Vima Kadphises le sucede el gran emperador Kanishka bajo cuyo reinado el Imperio Kushana alcanzó su máxima extensión más alto poderío. Kanishka conquista Cachemira, Kashgar, Yarkand y Khotan en la cuenca occidental del Tarim, en el turquestán chino; extendió los limites orientales del imperio hasta las actuales regiones indias de Bihar y Orissa y combatió exitosamente contra los Partos en la frontera occidental de su imperio. Poco se sabe sobre los sucesores de Kanishka. Nos limitamos a mencionar sus nombres: Vāsishka, Huvishka, Vāsudeva, etc. En los últimos años del largo reinado de Vasudeva (segunda mitad del s.II d.C.), empieza la decadencia del Imperio Kushana y, con su muerte, su fragmentación en di versos principados.

Los Kushanas, intermediarios comerciales. Ubicado entre Persia, la India, la China y el Isia Central y conectado con el mundo árabe y el occidente por mar, a través de sus puertos, como Barygaza, y por tierra, a través de las rutas que, partiendo de la India y de China, atravesaban sus ciudades y sus dominios, el Emperio Kushana constituía el intermediario na tural del comercio entre Oriente y el Imperio Romano. "El Gran Camino de la Seda, la primera ruta diplomática y comercial transcontinental en la historia de la humanidad, atravesaba las tierras de los Kushanas y de los Fartos desde la China hasta el Imperio Romano mediterráneo... Existen razones para creer que la ruta que con el tiempo habría de alcanzar tal impor-

del Syr Parra, hasta las ciudades de la antiqua Lurepa Oriental al morro del Mar Me, re, fue trazada en el mismo periode" (41). (Cafurey, art.cit p. 8).

Su extraordinaria situación geográfica en la confluencia de las indicadas rutas internacionales, al convertir a los hushanas en los interneciarios forzosos del comercio entre Oriente y el Imperio Romano, explica la gran prosperidad y opulencia del Imperio fundado por Kadphises I. Con la unificación llevada a cabo por el Imperio hushana, con la paz y la segu ricad que brindaba a sus súbditos, la economía de los puellos que lo constituían (Asia Central, Afganistán, Pakistán, India, Irán) se expandió nota blemente, sus ciudades crecieron difundiendo los beneficios de la vida urbana, se desarrollaron las artesanías, floreció el comercio, y la agricultura alcanzó un gran progreso al incerporar nuevos métodos.

Monedas de los Kushanas. La acuñación de grandes cantidades de monedas de oro a partir del reinado de Vina Kadphises II es prueba del enorme poder económico de los Kushanas y también de que este proventa del comercio con el Imperio Romano. El Imperio Kushana carecta de oro. El oro que utilizaba en la acuñación de sus monedas proventa del oro romano, que los hushanas recaudaban como resultado de sus transacciones comerciales con Roma, cuyo balance los era constantemente favorable, y que ellos fundian para reacumarlo a su vez. Las monedas acuñadas por Kadphises II eran una imitación orientalizada de los aurei romanos, concordendo con ellos en peso y pureza. También acuñaron monedas de plata a imitación exacta del denarius de plata romano. Antes de Vima, con excepción de algunas emisio — nos aisladas ocasionales de monedas de oro, el metal de las monedas corrientes era el cobre y el de las monedas valiosas había sido la plata.

La influencia greco-romana en las monedas kushanas, por lo menos hasta la época del gran emperador Kanishka, se manifiesta en las figuras, símbolos y leyendas de las monedas kushanas, algunas de las cuales pasamos a examinar (42).

Moneda de Hermeo y Kujula anverso: perfil del rey indogreco

Hermeo y leyenda en griego: ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΣΤΗΡΟΣΣΤ (sic

reverso: Heracles de frente con una piel de león y la maza reposando en el suelo y la leyenda en kharoshthi: Kujula Kasasa Kusha na yavugasa dhramathidasa = "(moneda) de Kujula Kasa (?), jefe de los Kushanas, establecido en la Ley".

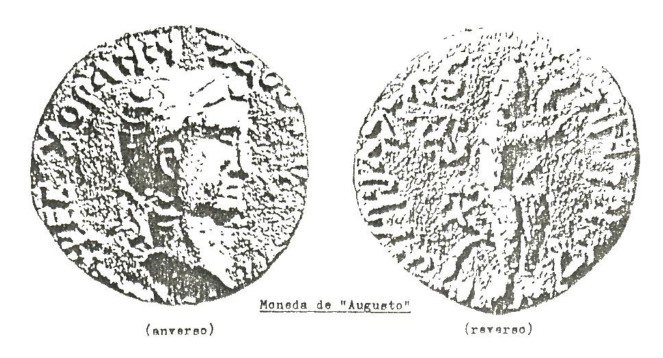
Moneda de Kujula llamada también de "Augusto" (cuya fotografía acompañamos) (43) anverso: cabeza de hombre con diadema de claro estilo romano y leyenda griega: ΧΟΡΑΝΟΥ ΖΑΟΟΥ ΚΟΖΟΛΑ ΚΑΔΑΦΕΣ ;

reverso: rey vestido con vestimenta indo-escita sentado en curul y con leyenda en kharoshthi: ...Kaphsasa saccadhramathitasa Kushanasa yttasa = "(moneda) de Kadphises, establecido en la Ley verdadera, jefe de los Kushanas".

Moneda de Vima Kadphises II anverso: rey sentado con piernas cruzadas portando casco con cresta y diadema, con rayo en la mano derecha y le yenda en griego:

BAΣΙΛΕΤΣ ΟΟΗΜΟ ΚΑΔΦΙΣΕΣ ; reverso:
el dios Shiva de pie delante de un toro, largo tridente en la mano y leyenda en kharoshthī: Haharajasa rajadhirajasa sarvaloga išvarasa Hahišvarasa Vima Kathphišasa tradara = "(moneda) del gran rey, rey de reycs, señor del mundo, el gran señor, Vima Kadphises, el protector".

Moneda de hanishka (de la cual acompañamos fotografía del reverso) (44) anverso: rey de pie ofreciendo un sacrificio en un pequeño altar



con espada en la mano izquierda y leyenda en caracteres griegos (que transcribimos) e idioma kushana que dice: shāonaueshāo kaneshki koshano = "(moneda) del rey de reyes, Kanishka el Kushana"; reverso: figura de Buda de
frente con aureola y alforja en la mano izquierda y leyenda griega: ΒΟΔΔΑ
( = Buddha).

Sincretismo cosmopolita de los Eushanas. En las pocas monedas kushanas que acabamos de describir se percibe ya la existencia de elementos de diverso y heterogéneo origen: idiomas griego, prácrito y kushana; alfabetos griego e indio (kharoshthī); héroe griego: Beracles; dios indio:Shiva, con el toro y el tridente; cabeza de estilo romano: "cabeza de Augusto"; ves timenta indo-escita; silla curul; posición india de piernas cruzadas; postura y vestimenta típicamente kushana en la moneda del rey Kanishka; figura de Buda con su nombre en caracteres griegos. Esto constituye sólo una pequeña muestra de la heterogeneidad de elementos que se asocian en las monedas kushanas. El examen de un número mayor de monedas revela la coexistencia de muchísimos más elementos provenientes de diferentes culturas y religiones. Esta coexistencia de elementos tan diversos y ajenos entre sí es una característica esencial y propia de los Kushanas.



Moneda de Kanishka (reverso)

El sincretismo, que nos revelan las monedas, se manifiesta también en forma notable en la orgullosa inscripción de Kanishka II en Ārā, en que reúne, para expresar su soberanía, títulos provenientes de la realeza de la India, del Irán, de la China y de Roma:

MAHĀRAJĀSA RĀJĀTIRĀJASA DEVAPUTRASA KAISARASA
"Del Gran Rey, el Rey de Reyes, el Hijo de Dios, César".

La tolerancia Kushana. Del análisis de las mismas monedas surge también etra característica del Imperio Kushana: su tolerancia en materia re ligiosa. En el vasto imperio creado por Kadphises I coexistieron pacífica - mente diferentes sistemas religiosos como el Budismo, el Jainismo, el Shi - vaismo, el Zoroastrismo, a los que hay que agregar los cultos y credos loca les y, muy probablemente el Maniqueismo. Muchos de los símbolos y deidades de esos sistemas religiosos, cultos y credos fueron incorporados por los Kushanas en sus monedas, que reflejan así el variado y rico panteón de su Imperio.

De entre las religiones mencionadas el Budismo alcanzó en esta época una extraordinaria pujanza y difusión, bajo su forma Mahāyāna, ejerciendo además una enorme influencia entre los kushanas. Sus monjes llevaron el mensaje de paz y compasión predicado por Buda a través de Asia Central hasta China, creando en su camino numerosos centros vigorosos de cultura budista.

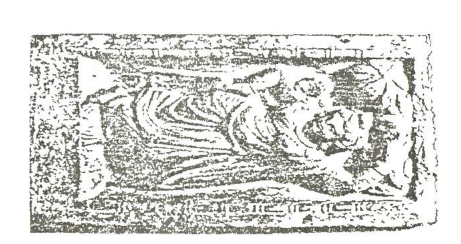
"La escuela de Gandhāra". Magnifica expresión del sincretismo a que acabamos de referirnos, es el arte Kushana. Su origenes, historia, cronología y características son objeto de controversia y nuevos hallazgos y nuevos estudios hacen que las conclusiones sean provisionales y parciales.

Los primeros especímenes del arte de los Kushanas encontrados en Gandhara, de evidente inspiración budista llevaron, en un primer momento, a los estu diosos a hablar del'arte greco-budista' de Candhara; posteriormente se con sideró que la influencia occidental que se percibía en esos especimenes no era griega sino romana y se habló del'arte romano-budista! de Gandhāra. Se pensaba además que la escuela de Candhara era la escuela representativa del Imperio Kushana. Cf. el importante estudio del D.Schlumberger. "Descendants non-méditerranéens de l'art grec", en Syria, Revue d'art oriental et d'archéologie 37, 1960, pp. 131-166 y 253-318; traducción alemana del mismo se encuentra en F. Altheim y J. Rehork (ed.), Der Hellenismus in littelasiens, Darnstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969. La opinión predominan te entre los eruditos rusos es diferente de las dos posiciones antes con signadas. Apoyándose en los resultados de las excavaciones llevadas a cabo por la investigación soviética, los eruditos rusos opinan, con nos parece, que el arte Kushana "absorbió las variadas tradiciones artísti cas de la antigua Asia Central, Irán, Afganistán e India, combinándolas en forma original con los mejores logros del arte antiguo greco-romano" (Bongard-Levin y Stavisky, p.50) (45). Se trata así de un arte que refleja la tendencia sincretista y cosmopolita, esencial y auténtica, de los Kushanas. Por otro lado ese arte no está limitado exclusivamente a Gandhara. Se mani fiesta en obras encontradas en toda la enorme extensión del Imperio Kushana, las cuales se agrupan de acuerdo con tendencias regionales y son la producción de diversas escuelas caracterizadas por estilos bien definidos, como la escuela de Gandhara ya mencionada y la escuela de Mathura. No se trata además de un arte únicamente religioso, budista. Al lado de las bellísimas obras religiosas, de inspiración no sólo budista sino también provenientes de otras corrientes religiosas, encontramos otras no hermosas y vigorosas de inspiración secular, laica, guerrera, en que, por

un lado se refleja realisticamente la vida cotidiana y por otro los idiales de soberanía y poder que inspiran a sus gobernantes. Y desde el pume de vista estético el arte Kushana nos ofrece especímenes de sorprendente belleza, como los budas y bodhisattvas (se incluye una reproducción de un duda de Gandhāra) expresión máxima de la compasión universal y de la rás noble serenidad; como las hetairas indias (se incluye una reproducción) (46) que encarnan el ideal de belleza femenina de la antiqua India; y la imponente estatua del gran emperador Kanishka con su vestimenta característica de un jinete de las estepas, la espada poderosa en la mano y la impresión que exhala de firmeza y vigor (se incluye una reproducción) (47).



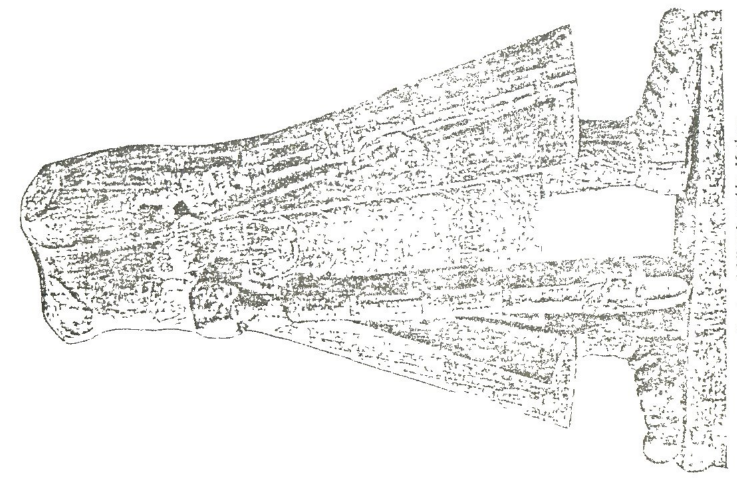






Figuras femeninas

(de Mathura la primera y de Gandhara



Fattua del Rey Kamshka, Mathura

#### La Rema republicana y la India

Antes de la asunción del poder por Augusto (30 a.C.) la relación entre Roma y Criente en general y la India en especial fue poco intensa. In dicaremos algunos de los escasos y banales hechos en que se manifiesta el contacto entre la India y Roma.

Pirro. En 280 a.C. cerca de Heraclea Pirro combate con los roma nos. Pirro tenía entre sus efectivos unos veinte elefantes de guerra (Plu - tarco, Pirro 15,1) probablemente de origen indio, parte de los contingentes de elefantes indios que participaron en las guerras de los sucesores de Alejandro (48).

Los cartagineses. Según nos informa Polibio 1,40,15; 3,46,7 y 11; 11,1,12, los conductores de los elefantes de Asdrúbal (batalla de Panormos en Sicilia, 250 a.C.), de Anfbal (marcha hacia Italia) y de Asdrúbal (batalla de Metauro, 207 a.C.) eran indios.

Cicerón. Encontranos algunas referencias a la India en Cicerón cupo conocumiento al respecto tenía que derivar de fuentes griegas. En De re publica VI,22 (ed. Baiter, Kayser), menciona el Ganges como un lugar le nano (er has insis cultus notisque terris num aut tuum aut cuiusquam vestrum nomen vel Caucasua hunc, quen cernis, transcendere potuit vel illum Gangen tranatare?); en De decrum natura hace una ligera referencia a los annuales que nacen en la India (I,97: ar quicquam tam puerile dici potest, ut enudem locum diutius argueam, quam si ea genera beluarum, quae in rubro mari Indiave gremantur, nulla esse dicarus?), al ríe Indo (II,130: oranium fluminum maximus), a Belus, hijo de Zeus, nacido en la India (III,42: ... guantus in India, qui Belus dicitur...); en De finibus bonorum et malorum señala la gran distancia entre Roma y la India (III,45: ut enim obscuratur

et offunditur luce solls lumen lucernae et ut interit in magnitudine maris
Aegaei stilla mellis et ut in divitiis Croesi teruncul accessio et gradus
unus in ea via, quae est hinc in Indiam...).

Más interesantes son las referencias que se hallan en las <u>Tusculanas</u> y en <u>De divinatione</u>. En la primera obra V,77-78 recuerda primeramen te a los ascetas indios que toleran el calor y el frío y se dejan consumir por el fuego y en segundo lugar a las mujeres que se inmolan a la muerte de sus esposos:

quae barbaria India vastior aut agrestior? in ea tamen gente primum ei, qui sapientes habentur, nudi aetatem agunt et Caucasi nives hieralemque vim perferunt sine dolore, cumque ad flammam se adplicaverunt, sine gemitu aduruntur; mulieres vero (in India), cum est cuius earum vir mertuus, in certamen iudiciumque veniunt, quam plurimum ille dilexerit — plures enim singulis solent esse nuptae —; quae est victrix, ea laeta prose — cuentibus suis una cum viro in rogum inponitur, illa victa maesta discedit.

En la misma obra II,40, expresa con alguna exageración: "uri se patiuntur Indi". En las Tusculanas II,52 y en De divinatione I,47, habla de Calano el indio que se dejó devorar por el fuego de la hoguera ante Alejandro y su ejército (ver supra). Ibidem II,96, se refiere a los indios en rela - ción a la teoría de que las diferencias de las regiones crean diferencias

ca los hombres que en ellas nacen.

Lucrecio. El <u>De rerun natura</u> revela también algún conocimiento de la India. En II,536-540, menciona Lucrecio la prodigiosa cantidad de elefantes que procrea la India:

in genere anguimanus elephantos, India quorum
militus e multis uallo munitur eburno,
ut penitus nequeat penetrari: tanta ferarum
uis est, quarum nos perpanca exempla uidemus (49).

Catulo. Catulo también menciona a la India. En 11,2, se refiero a los indios que habitan la extremidad del mundo (sive in extremos pe netrabit Indos); en 45,6, a la India tostada por el sol (Indiaque tosta); en 64,45, al marfil proveniente de la India:

Sedibus in mediis, Indo quod dente politum, tincta tegit reseo conchyli purpura fuco.

# Comercio entre la India y Occidente antes de Augusto

Es imposible tratar con amplitud en este trabajo un tema tan im portunte, tan interesante, complejo y vasto como es el tema del comercio en tre la India y Occidente (50). Nos limitaremos a dar al respecto algunas someras referencias de carácter general.

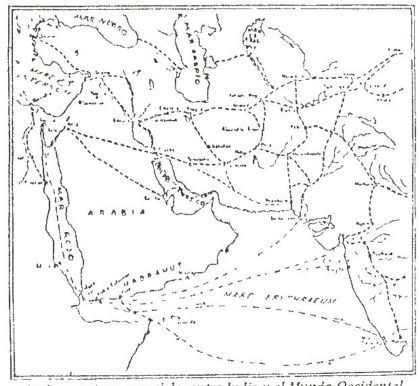
El comercio entre la India y Occidente ha debido existir desde una época muy antigua - desde varios siglos antes de Cristo. Este comercio se nacía por tierra y por mar. Intervenían en él comerciantes de numerosor países y razas. Existían ciudades y puertos donde las mercaderías pa

saban de unos comerciantes a otros, con el consiguiente enriquecimiento de la localidad. El volumen del dinero que se manejaba en esas transacciones era muy grande.

Rutas terrestres y marítimas. En el mapa que acompaña este trabajo (51) se ven las principales rutas comerciales que unfan a la India con Occidente tanto por mar como por tierra.

De entre las rutas terrestres entre la India y Occidente, una era la del norte, que saliendo de la India (hathurā), pasaba por Kabūl, Bac tria, segufa el curso del Oxus, atravesaba el Mar Caspio, segufa el curso del Kur y del Fasis y llegaba al Mar Negro. Plinio VI,52 y Estrabón II,1, ll; II,1,15; XI,2,17; XI,7,3, se refieren a esta ruta.

Se podía llegar de la India a Occidente siguiendo rutas más al sur (52). Una era pasando por Kabul, Bactria, Antioquía Margiana, Meshed, Rhagae, Ecbatana, Seleucia, Zeugma, Antioquía sobre el Mar Mediterráneo, para llegar a puertos como Smirna sobre el mismo mar más al norte. Otra era pasando por Alexandrópolis, Phra, Neh, Persépolis, Charax, para dirigirse luego o bien hacia Seleucia, Zeugma, etc. o bien hacia Petra, Aela, Arsinoe. Estas eran las principales combinaciones.



Antiguas rutas comerciales entre India y el Mundo Occidental

Por mar una ruta, que bordeaba las costas, salía de los puertos de Carura, Muziris, Calliena, Barygaza, Barbaricón, en la costa occidental de la India, llegaba al Golfo Pérsico entrando más o menos en él, lo atravesaba y llegaba a los puertos Moscha, Syagros, Cane, Arabia Eudaemon (Aceón), Geelis, en Arabia del sur (Hadramut) y entraba en el Mar Rojo o bien para llegar hasta Adulis o Berenice en la costa egipcia del Mar Rojo y lue seguir por tierra a través del desierto hasta Coptos sobre el Nilo y Acecamenta sobre el Mar Mediterráneo, o bien para llegar directamente hasta Arsenoe. También se podía salir de los indicados puertos indios y, bordeam de la costa llegar hasta Gerrha en la costa occidental del Golfo Pérsico para luego atravesar el desierto de Arabia hasta Petra, Acla, Arsinoe.

Existían otras rutas marítimas más al sur, que no fueron utiliza uas en esta época y sólo lo fueron durante el Imperio Romano, a partir de rediados del siglo I d.C., cuando en el reinado de Claudio se descubre el riveren de los menzones o vientos que soplan del sud-oeste hacia la India de contrario en otros. Estas últimas rutas salían de los indicados puertes de la India y, atravesando el mar abierto, o bien llegadan a alguno de los puertos más occidentales de Arabia, como Come, etc., para internarse después en el Mar Rojo con destino a alguno de los puertes de la costa egipcia o bien seguían directamente hasta Arsinoe.

Los informan sobre las rutas marítimas antes indicadas Plinio VI, 96-106 y el colobre Priplus ruris Erythraei, pertenecientes ambos ya al Imperio.

No todas estas rutas estuvieron siempre en uso ni todas fueron envicendas en igual grado. Tuvieron su historia en función de los acontecimientos políticos que se desarrollaron entre el Mar Mediterráneo y Egipto al oeste y la India y la China al este y tarbién en función de algunos heches de diferente naturaleza.

Las rutas terrestres podían ser utilizadas mientras en las regiones por Jas cuales atravesaban reinaba la paz y mientras existían relaciones pacíficas entre el mundo occidental y el mundo oriental. Así por ejem plo las luchas del reino parto Arsacida (53) (que se fundó y se independizó, alrededer del 250 a.C., de los Seleucidas, de cuyos dominios formaba antes parte) con los Seleucidas, los basetrianos, los armenios, los romanos, torna ban peligrosas o impracticables esas rutas, aconsejando recurrir a las rutas marítimas.

Las rutas marítimas contaban a su vez con dos grandes inconvenien tes: los árabes y los piratas.

Los árabes ejercían un monopolio en esas zonas, no permitían a los barcos que venían de la India o a aquellos que provenían de Occidente ir más allá de Arabia Eudaemon. Sólo en época de Ptolomeo I y de Ptolomeo II el monopolio de los árabes fue frenado por un corto tiempo (54). Los árabes compraban así las mercaderías de los indios y se las vendían a los griegos y vice versa, acumulando en esa forma pingües ganancias. A tal punto fue importante la intervención monopolística de los árabes, que les procuraba tan grandes ingresos, que algunos productos provenientes de la India pasaban como productos originarios de Arabia.

El otro inconveniente era los piratas que infestaban estas zonas. Diodoro, <u>Bibliotheca Mistorica III,43,5</u>, se refiere a los piratas árabes que, en época de los reyes de Alejandría, atacaban a los barcos mercantes y desva lijaban a los navegantes. También se refiere a los quadrirremos, sin duda de los rusmos reyes, encargados de capturar a esos piratas y de castigarlos, brindando así protección a los mercaderes:

οί τό μεν ταλαιδν έξηγον δικαιοσύνη χρωμενοι καὶ ταῖς ἀπό τῶν θρεμμάτων τροφαῖς ἀρκουμενοι, ὕστεροι δὲ τῶν από τῆς ᾿Αλεξανδροίας βασιλεων πλωτόν τοῖς ἐμπόροις ποιησάντων τον πόρον τοῖς το ναμαγοῦσιν ἐπετίθεντο και ληστρικὰ σκάφη κατασκευάζοντος ἐληστευον τους πλέοντας μιμούμενοι τὰς ἀγριώτητας και παριινομίας τῶν ἐν τῷ Πόντῳ Ταύσωνμετα δὲ ταῦτα ληφθέντες ὑτὸ τετρηρικῶι σκαφῶι πελάγιοι προσηκόντως ἐκολάσθησαι.

En igual sentido se expresa Estrabón XVI, 4,18:

οί πρότερον μεν καθ' ήσυχιαν ήσαν, υστερον δε σχεδίαις ελήζοντο τους εκ τής Αιγύπτου πλέοντας δίκας δ' Ετισαν επελθόντος στόλου και εκπορθήσαντος αυτούς.

El peligro de los piratas seguiría existiendo aún a mediados del primer siglo después de Cristo o sea en pleno Imperio Romano, según nos informa Plinio VI,101, como veremos más adelante.

Morcaderías. Las principales mercaderías que la India exportaba a Occidente, en cantidades más o menos importantes, eran las siguientes: azúcar, utilizada en la preparación de medicamentos; muselina; sedas (que la India importaba de China para exportarlas a su vez); ébano; colorantes; mar fil; piedras preciosas; perlas, desconocidas antes de Alejandro; carey; especias y materias aromáticas, cuya demanda fue en aumento, como cinnamon, ca sia, nardo y resina de bálsamo, etc., según señala Tarn, The Hellenistic Ci vilisation, pp.252-261. Creemos que a estas exportaciones se pueden agregar las siguientes: elefantes de guerra; tigres; perros; cebús; mujeres (esclavas o prostitutas); pimienta, a juzgar por lo expresado en relación a productos provenientes de la India en las secciones que anteceden referentes a Seleuco I, Antíoco III, Ptolomeo II e Hipócrates y teniendo en cuenta que durante el Imperio Romano, que continúa intensificando el comercio de la 6-poca anterior, la India envió a Occidente los indicados animales, pimienta y mujeres (ver más adelante).

Se ignora qué productos recibía la India durante la época hele nística a cambio de los productos que ella exportaba. Probablemente eran los
mismos productos que la India importaría después durante el Imperio Romano
(ver más adelante) y monedas de oro.

Importancia del comercio. El conercio de la India con los Seleucidas y con los Ptolomos debe haber tenido un metable volumen. Tarn, Mellenistic Civilisation, p. 249, dice de un mode general: "Los persas habían man temide alejados a los comerciantes griegos del Asia interior. La apertura de este continente por Alejandro y sus diadocos, la creciente riqueza, el aumen to de la población en Asiay Egipte, el número de nuevas ciudades y asenta — mientos, un nivel de vida más elevado entre las clases más altas — todo esto dio al comercio un enerme crecimiento". M.Rostovtzeff, The social and econo mie history of the Hellenistic world, Oxford, Oxford University Press, 1941, I,p.386, dice en relación a Egipto: "El Egipto tenía relaciones comerciales con países extranjeros en tres direcciones; en una escala importante con Africa oriental, Arabia e India, y no menos con el Mar Rojo y el Enxino; al mismo tiempo que su comercio con el oeste y el norceste iba ganando constan temente en volumen".

Una prueba de esa importancia nos la da la gran cantidad de productos indica exhibidos por Antícco IV y Ptolomec II, según lo indicanos antes. Otra prueba nos la dan la gran preocupación de les Ptolomeos por el Mar Rojo y las ciudades o puertos que edificaron en las costas egipcias del mismo, a todo lo cual nos hemos referido anteriormente.

Con Roma la situación fue diversa. Antes de la creación del Imperio por Augusto el comercio entre la India y Roma fue sumamente escaso. Warmington, The commerce between the Roman Empire and India, p. 41, dice: "... antes de esa época (del Imperio) teremos muy pocas referencias a productos indios en la literatura romana; y los pasajes de los discursos de Cicerón contra Verres, que nos revelan el comercio entre Sicilia y Asia, Siria y Alejandría, y el lado elegante de la vida siciliana, no muestran ninguna abundancia de productos peculiarmente indios. Las campañas de Pompeyo dieron a conocer a los romanos nuevos productos de las rutas de tierra; rayores

cantidades llegaron a su conocimiento con a calla de la colleopatra, a quien le agradaban los productos indios, y con la letalle de Actium empezó el período más lujoso de Roma".

Las afirmaciones de Warmington están corroboradas por Lucano y ror Tácito. Lucano dice (X, 109-110) en el inicio de la descripción del banquete que Cleopatra le ofrece a César:

# explicuitque suos magno Cleopatra tumultu nondum translatos Romana in saecula luxus

y, al final de la misma (X, 169):

# discit opes Caesar spoliati perdere mundi.

Tácito, por su lado, nos transmite (<u>Anales</u> III,54) el contenido de una carta que Tiberio envió al Senado en relación a las costumbres de Roma. En ella encontramos el siguiente párrafo:

Cur ergo olim parsimonia pollebat? quia sibi quisque moderabatur, quia unius urbis ciues e-ramus: ne inritamenta quidem eadem intra Italiam dominantibus. Externis uictoriis aliena, ciuilibus etiam nostra consumere didicimus.

Monedas. Se han encontrado en la India muy pocas monedas de los Seleucidas y de los Ptolomeos, lo que está en contradicción con la importancia que bajo esos reyes tuvo el comercio, importancia que queda establecida por otros factores ya señalados antes.

Asimismo se han encontrado en el noroeste de la India escasas monedas provenientes de la Roma republicana, como algunos denarii de plata. Este concuerda con la poca intensidad que tenía el conercio entre la Repú-

blica romana y la India, conforme le in'icames an'eriermente.

JI

# Res gestae divi Augusti

Augusto (31 a.C.-14 d.C.) en sus <u>Res restae</u> (<u>Honumentum Ancyra-num</u>) (55) (V,31) manifiesta que recibió repetidas veces (<u>saepe</u>) embajadas enviadas por reyes de la India:

Ad me ex India regum legationes saepe missae sunt non visae ante id tempus apud quemquam Romanorum ducem.

Προς εμέ έξ Ίνδίας βασιλέων πρεσβεΐαι πολλάκις άπε σπίλησαν ούδεποτε προ τούτου χρόνου δεθεΐσαι παρά-Ύωμα ων ήγεμόνι.

Tenemos conocimiento de dos de esas embajadas.

#### Una embajada

La primera embajada la recibió Augusto en Tarragona (Tarraco), durante su expedición a España (27-25 a.C.), en el año 25.

Orosio (que floreció en el inicio del siglo V d.C.) se refiere a esta embajada, indicando el lugar en donde Augusto la recibió. Capítulo XXI,446 (Nigne, Patrologia Latina VXI, p.1057):

Interea Coesarem apud Tarraconem citerioris Hispaniae urbem legati Indorum et Scytharum toto or
be transmisso, tandem ibi invenerunt, ultra qued
jam quaerere non possent, refuderuntque in Caesarem Alexandri Magni gloriam: quem sicut Hispanorum Callorumque legatio in medio Oriente apud
Babylonem contemplatione pacis adiit, ita hunc
apud Hispaniam in Occidentis ultimo supplex cum
gentilitio munere Eous Indus et Scytha Boreus oravit.

#### Otra embajada

La segunda embajada fue recibida por Augusto en Samos en el año 21 a.C..

Estrabón (nacido 63 a.C.), <u>Geographia</u> (revisada entre 17 y 23 d.C.) XV,1,72-73 sintetiza la información dada sobre esta embajada por Vicolaus Damascenus, que floreció en época de Augusto del cual fue amigo:

Προσθείη δ ω .: τουτοίς και τα παρά του Δαρασκηνού Νικολαου- κησι γαρ ούτος εν 'Αντισχείαι τηι επί Δάφνηι παρατυχείν τοις Ίνδων πρέσβεσιν άριγμένοις παρά Καίσαρα τον Σεβεστόν ούς εκ μέν της επιστολής πλείους δηλούσθαι. σωθήναι δε τρείς μόνους οίς ίδειν φησι, τούς δ' άλλους ύπο μήκους τωι όλων διαφθαρήναι το πλέον, την δ' επιστολήν έλληνίζειν έν διεθεραι γεγραμμένην, δηλούσαν, ότι Πώρος είη ο γραψας, έξακοσιων δε άρχων βασιλέων, όμως περι πολλού τοιοίτο φίλος είναι Καίσαρι και έτοιμος είη δίοδον τε παρέχειν, ότηι βούλεται καί συμπράττεν, όσα καλώς έχει. ταυτα μεν έφη λέγειν την έπιστολήν τα δε κομισθέντα δώρα προσενεγκείν όκτω οικέτας γυμνούς έν περιζωμασι. καταπεπασμένους άρώμασιν, είναι δέ τά δώρα τόν τε Έρμαι άπο των ώμων αφηφημείνου έκ νηπίου τοιχ βραχίονας, δι και ημείς είδομεν, και έχιδνας μεγάλας και δευ πηχών δεκα και χελώνην ποταμιαν τρίπηχυν πέρδικά τε μείζω γυπός, συνήν δέ, ώς σησι, και δ 'Αθήνηισι κατακαύσας έαυτον· ποιείν δε τούτο τους μεν έπι κακοπραγίαι ζητούντας απαλλαγην των παράντων, τους δ έπ' εύπραγιαι, καθάπερ

τοίτου» ἄπαντα γαρ κατά γιώμην πράξαντα μέχρι ιὔν άπιέναι δείν, μή τι τῶν άβουλήτων χρονίζοντι συμπέσων και δη καί γελώντα άλέσθαι γυμινου ἐπαληλιμμιενον ἐν περιζύματι ἐπί την πυράν, ἐπιγεγράφθαι δε τῶι τάρων. Ζαρμανοχηγάς Ινδος ἀπό Βαργόσης κατα τὰ πατρια Ἰνδιῶν ἔθη ἐαυτόν ἀπαθανατίσας κείται.

En otro pasaje de su citada obra XV,1,4, Estrabón menciona también esta segunda embajada, dándonos el nombre del rey que la envió y refi riéndose al asceta que se inmoló en presencia de Augusto y de los atenienses, emulando a Calano que hizo lo mismo siglos antes en presencia de Alejandro y de su ejército:

Κάκείθεν (κ. από Γαγγον) δ' άφ' ένος τοπον και παρ' ένος βασιλέως, Πανδίονος, κατ δλλους Πωρου, ήκεν ώς Καίσαρα τόν Σεβαστόν δώρα και πρεσβεία και ὁ κατακαυσας ξαυτόν Αθηνησι σοριστής Ίνδός, καθάπερ και ὁ Καλυνος 'Αλεξάν δρωι την τομώτην θέαν ξτιδειξάμενος.

#### Otros historiadores

Estas embajadas son también mencionadas por otros historiado - res, en forma general, sin agregar mayores detalles a los textos antes citados. De entre estos historiadores sólo Dión parece referirse claramente a la segunda embajada.

Suetonio (nacido el 69 o el 77 d.C.), Divus Augustus 21,3):

gua virtutis moderationisque fama Indos etiam ac Scythas auditu modo cognitos pellexit ad amici tiam suam populique Rom. ultro per legatos petendam.

Floro, Epitome (compuesto probablemente durante el Principado de Adriano, 117-138 d.C.), II,34 (Pax Parthorum et consecratio Augusti):

Seres etiam habitantesque sub ipso sole Indi, cum gemmis et margaritis elephantos quoque inter munera trahentes, nihil magis quam longinquitatem viae imputabant quadriennium inpleverant; et iam ipse hominum color ab alio venire caelo fateba - tur.

Dión Cassius (nacido en 155, muerto alrededor del 238 d.C.), LIV,9:

> ό δὲ Αυγουστος ἔς τε τέν Σάμον ἐπανῆλθε, κάνταῦθα αύθις έχειμασε· καί έκείνοις τε έλευθερίαν μισθάν της διατριβής ώντέδωκε, και άλλα ουκ όλίγα προσδιώκησε. Πάμπολλαι γαρ δη πρεσβείαι προς αύτον αφίκοντο. Καί οι Ίνδοί προκηρυκουσάμενοι πρότερον φιλίων, τότε έσπείσωντο, δώρα πεμψαντες άλλα τε και τιγρεις, πρώτον τότε τοις 'Ρωμαίοις, νομίζω δ' δτι καί τοις Έλλησω, δφθείσας. Καί τι καί μειροκιόν οι άνευ ώμων, οίους τούς Έρμας δρώμεν, έδωκαν, Και μέντοι τοιούτον ων έκεινο, ές πάντα τοις ποσίν άτε καί γερου έχρητο τόξου τε αυτοίς ένέτευε και βέλη τρίει, και ξοαλπίζεν ούκ οίδ όπως γράφω γαρ τα λεγόμενα. Είς δ' ούν των Ίνδων Ζαρμαρος, είτε δη του τών σοριστών γέ νους ών, και κατα τούτο ύπο φιλοτιμιας, είτε και υπό τοῦ γηρως κατα του πατριου νομου, είτε καί ές ἐπίδειξω τούτε Αιγουστου και των Αθηναιων (και γάρ εκείσε ήλθεν), άποθανεῖν έθελησας, έμυήθη τε τα τοῖν Θεοίν τών μυστηριων καίπερ ούκ ζυ τῷ καθήκοντι καιρῷ ὤς φασι, διὰ τὸν Αυγουστου, και μεμυημένου, γενομένων, και πυρί έαυτον ζώντα έξέδωκεν.

Sexto Aurelio Victor (siglo IV d.C.), Liber de Caesaribus 1.7:

Felix adeo (absque liberis tamen simulque coniurio) ut Indi, Scythae, Garamantes ac Bactri lega tos mitterent orando foederi.

Incerti auctoris (fin del siglo IV, comienzo del siglo V), Epitome de Cacsaribus 1,9:

Ad hunc Indi, Scythae, Caramantes, Aethiopes legatos cum donis miserunt.

Incerti auctoris (de fecha incierta, tal vez siglo IV d.C.), Liber de viris illustribus 79,5:

Indi, Scythae, Sarmatae, Daci, ques non demuerat, dona miserunt.

Eutropio (siglo IV d.C.), Breviarium Historiae romanae, X:

Scythae et Indi, quibus antea Romanorum nomen incognitum fuerta, munera et legatos ad eum miserunt.

# Nombre el rey que envié la segunda embajada

El nombre del rey que envió la mencaonada embajada era <u>Pandian</u> e <u>Forus</u> según Estrabón XV,1,4. <u>Pandion</u> es la deformación griega de <u>Pandya</u>, nombre (sánscrito) de una dinastía que reinaba por csa época en el sur de la India, con capital en Madura. Forus equivale al sánscrito <u>Paurava</u>, pala

bra ésta que servía, según H.G.Rawlinson (<u>Intercourse between India and thé Western World</u>, New York, Octagon Books, 1971, p. 107), para designar en for ma genérica a todo rer de la India, desde los días de Alejandro.

A favor de Pandion-Pandya habla el hecho de que efectivamente, como ya lo dijimos; en el sur de la India reinó, en la época en que tuvo lu gar la embajada, una dinastía de nombre Pandya, cuyo reino tenía una intensa actividad comercial con Occidente, disponiendo de puertos y de poderosas flotas.

Rawlinson (ob.cit., pp.107-108) se inclina por Porus-l'aurava, pen sando que con ese nombre se está designando a Ladphises, uno de los grandes emperadores Kushanas cuyo dominio abarcaba parte del norte de la India. Fun damentando su tesis Rawlinson da interesantes razones: "Esta embajada salió de Barygaza; llevaba consigo un menje budista, Zarmanochegas (Sramanacharya), que imité al célebre Calanos quemándese a sí mismo en una pira en Atenas, y una carta escrita en griego, describiendo a Porus como "señor sobre seiscien tos reyes". Todo esto apunta al monarca Kushan más bien que al monarca Tamil. En el Penjab el griego era hablado y el Budismo era la religión dominante.lo que no era el caso en el sur. Difícilmente Barygaza podía ser el puerto de embarque de una embajada taril, teniendo cerca a Kelkynda y Muziris. Kadphi ses había extendido sus dominios sobre muchos monarcas "Yavana, S'aka y Palla va" y podfa apropiadamente llamarse a si mismo "Monarca sobre 600 reyes". Kadphises estaba faruliarizado con Roma como se ve por su imitación de las monedas de Augusto. La invitación a Augusto para formar una alianza con él y el ofrecimiento de paso libre a través de sus cominios para los ciucadanos romanos podían referirse a la ruta terrestre a través de Bactria hacia China e India".

Pero puede ser que las dos tradiciones referidas por Estrabón:Por ros (Paurava) o Pandion (Pandya) sean verdaderas en el sentido de que, de las dos o más embajadas recibidas por Augusto, una embajada haya sido envia-

da per un rey Peres (l'aurava) y etra per etre rev l'andien (l'andva).

# Número de embajadas recibidas por Augusto

Sobre la base de las fuentes gricgas y latinas antes transcriptas se adrite generalmente que Ampiste recibió des embajadas, una en Tarragona, la otra en Samos.

Contradiciendo esta ominión general Priauly, en su estudio sobre las embajadas enviadas de la India a Roma, herr una crítica de las mencionadas fuentes y llega a la conclusión de que en realidad sólo bubo una embajada (56).

Warrington por su lado considera (The comerce between the Roman Empire and India, op.36-37), basándose asim suo en una crítica de las fuentes, que en realidad fueren cuatro las embajadas: una desde el noroeste de la India, otra desde Broach en el Norbudda, una tercera desde el reino de los Cheras en el sur de la India y una cuarta desde el reino de los Pandya igualmente en el sur.

Nos parece que es más atinado admitir simplemento que hubo varias embajadas, teniendo en cuenta que Augusto nice expresamente que lo fue rou enviadas embajadas frecuentemente (saepe). Esta expresión descarta la posibilidad de una sola embajada. Pero es imposible determinar cuántas fueron en realidad y también de qué parte de la India salieron.

### Horacio y Virgilio

En Horacio y Virgilio encontramos una serie de referencias a la India y a los indios.

Así en Foracio tenemos en <u>Epistolas</u> I,1,45, una referencia a la lejanfa de los indios (<u>impiger extrenos curris mercator ad Indos</u>); y en <u>Epis</u>

tolas I,6,6-7 (quid censes munera terrae,/ quid maris extremos Arabas ditantis et Indos / ludrica...) y en Odas I,31,6 (non aurur aut ebur Indicum) y III,24,1-2 (...intactis opulentior/thesauris Arabum et divitis Indiae) menciona productos y la riqueza de la India. Odas I,12,53-56, IV,14,41-44 y Carren saeculare 53-56, que transcribimos a continuación, relacionadas con el prestigio y ascendencia internacionales de Augusto o con el sueño de un imperio universal de Roma, pueden ser eco de la impresión causada por las exóticas embajadas venidas desde la India, buscando la amistad de Augusto y del pueblo romano:

I,12,53-56:

ille (57) seu Parthos Latio imminentis
egerit iusto domitos triumpho
sive subiectos Orientis orae

Seras et Indos

IV, 14, 41-44

te Cantaber non ante domabilis

Medusque et Indus, te profugus Scythes

miratur...

Carmen sacculare 53-56

iam mari terraque manus potentis

Medus Albanasque timet securis,

iam Scythae responsa petunt, superbi

nuper, et Indi.

Lo mismo ocurre con Virgilio. Encontramos referencias a produc - tos característicamente indios: Ceorgicas I,57 (India mittit ebur); II,116

(sola India nigrum / fert hebenum); III, 26-27 (un foribus puspam ex auro solidoque elephanto / Cangaridum facian victorisque arma Quirini); Eneida XII, 67-68 (Indum sanguineo veluti violaverit estro / si guis ebur) y Culex 67-68 (nec Indi / conchea baca maris pretio est). Los siguientes pasajes tienen simples menciones geográficas de la India o de Jos indios: Geórgicas II,122-125, se refiere a la lejanfa de la India, a sus altes árboles y a la habilidad de los indios en el maneje del arco (aut quos Oceano propior gerit India lucus, / extremi sinus orbis, ubi acra vincere sorrum / arberis haud ullac iactu potuere saguttae / (et gens illa quidem sumitis non tarda pharetris)). II,136-138, al pulcher Ganges; IV,425-426, al caler de la India (iam rapidus torrens sitientis Sirius Indos/ ardebat caelo) y la Ineida IX,30-31, también al Ganges. La Eneida VIII,704-706, presenta mavor interés a causa de su actualidad: pertenece a la descripción de la batalla de Actium y curiosamente pone entre los aliados de Antonio a los indios:

Actius haec cernens arcum intendebat Apollo desuper: orunis eo terrere Aegyptus et Indi omnis Arabs, ommes vertebant terga Sabaei.

Finalmente <u>Geórgicas</u> II,172, y la <u>Eneida</u> VI,791-795 y VII, 604-605, pueden, como en el caso de Horacio, ser un eco de la impresión que cau saron las indicadas embajadas y estar inspiradas en la idea vigente en la 6 poca de una soberanía universal de Roma. Damos su texto a continuación:

Georgicas II,170-172:

qui nunc extremis Asiae nam victor in oris imbellem avertis Romanis arcibus Indum.

# Encida VI,791-795

hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis,

Augustus Caesar, divi genus, aurea condet

saecula qui rursus Latio regnata per arva

Saturno quondam, super et Garamantas et Indos

proferet imperium...

Eneida VII,604-606

Sive Cctis inferre manu lacrimabile bellum

Hyrcanisve Arabisve parant, seu tendere ad Indos

Auroranque sequi Parthosque reposcere signa.

# Tibulo

En sus poessas Tibulo habla también en varias ocasiones de la India. En II, 2,15-16, se refiere a las piedras preciosas de los indios (nec tibi, gennarum quidquid felicibus Indis / nascitur, Eoi qua maris unda rubet), y en IV, 2,19-20 igualmente hace una referencia a las piedras preciosas que el "negro" indio recoge en las playas del Oriente (et quascumque niger rubro de litore genmas/ proximus Eois colligit Indus aquis). Mayor interés poseen otras dos referencias: II, 3, 55-56 y IV, 1, 145-146.

En la primera de estas dos últimas menciona a los negros servidores indios que han de acompañar a su adorada Nemesis en sus paseos por la ciu
dad. Era un signo de lujo y de opulencia, como los servidores exóticos de Inglaterra y Francia en los siglos XVII y XVII. Este texto dice:

# illi sint comites fusci quos India torret, solis et admotis inficit ignis equis:

En la segunda, se refiere a la antropofagia de los Padeos, un pue blo primitivo de la antigua India:

> impia nec saevis celebrans convivia mensis (ultima vicinus Phoobo tenet arva) Padaeus.

Rerodoto III,00, se refiere a estos l'adoos y en III,38 a los Cala tías, que practicaban la antropofagia (probable mente de origen cultual con sus parientes, práctica ésta que se encuentre ta l'én entre otros pueblos poco avanzados.

# Propercio

En Propercio encontramos unas nueve concienes de la India. En III, 17,22, el poeta habla de la expedición de Pionisio (Baco) a la India (58), tema al cual muchos otros escritores grieges se refleren (Indica Eysacis arma fugata choris): en 1,8,39-40, tenemos la referencia a las apreciadas perlas de la India (hanc ego non auro, non India flectere concais/sed potui blandi carminis obsequio); le mismo que en 11,22,9-10 (sive vaci crimos puris in frentibus errant, / Indica ques redio vertice germa tenet) y en 11,18a,11 menciona a la Aurora yaciendo con su anciano esposo Tithón cerca de la región donde ha bitan los indios (illum ad vicinos cum amplexa quiesceret Indos).

Las restantes eince referencias interesan rucho más. En III,13,5-6 dice:

Inda cavis aurum inttit for ica metallis, et venit e rubro concha Errcina salo. Herodoto III, 102-105, menciona la levenda de las hormigas indias que extraen oro del suelo y narra con detalles las peripecias que pasan los indios encargados de robarles a las hormigas el oro que har extraido, mien - tras las hormigas descansan bajo tierra en las horas calurosas del día. Después de Herodoto se refiere a esa leyenda Megastenes según testimonio de Estrabón XV,1,44; Arriano, Indica, XV,5-7 y Dión Crisóstomo, or.35, p.436 (ed. Morell). Plinio XI, lll se hace eco, al igual que Propercio, de esta leyenda:

Indicae fornicae comma Erythris in aede Herculis fixa miraculo fuere, aurum hae cavernis egerunt cum terra, in regione septentrionalium Inderum qui Pardae vocantur. ibsis color felium,
magnitudo Aegypti luporum. erutum hoc ab iis tem
pore hiberno Indi furantur aestivo fervore, conditis propter vaporem in cuniculos formicis, quae
taren edore sollicitatae provolant crebroque lacerant quamvis praevelocibus camelis fugientes:
tenta permicitas feritasque est cum amore auri.

Lo cursoso en que de trata de una leyenda de origen realmente indio que es referida en el Mahabharata II,48,4.

pia de nuchos pueblos en las primeras etapas de su evolución cultural y que se nantuvo en la India con gran tenacidad hasta su abolición por los ingleses a principios del siglo XIX. Nos referiros a la auto-inmolación de las viudas o sati. Los indicados versos dicen:

felix cois lex funeris una maritis,
quos Aurora suis rubra color t equis.

mammie ubi mortifers iacta est fax ultima lecto, unorum fusis stat pia turba comis,

et certamen habent, leti quae vivi sequatur comingium; puder est non liquisse meri.

ardent victrices et flanmae pectora pracbent irronuntque surs ora perusta viris.

Esta costumbre fue moneienada por esecute, e sulegos y latinos anteriores y posteriores a Propercie, a gunos de los esties sefalaros a continuación:

Aristóbulo (contemporánce de Alejandro) en Estrabón XV,1,62

Cicerón (106-43 a.C.), <u>Tusculanas</u> V,78 (antes citado)

Diodoro Siculo (ler. siglo a.C.), XVII,91,3 y XIX,33,1-6

Estrabón (c. 65 a.C.-20 d.C.), XV,1,62 (citando a Aristóbulo)

Nicolaus Damascenus (64 a.C.-c.4 d.C.), en Estobeo, <u>Anthologia</u>

IV,55,18

Valerio Maximo (contemporánco de Tiberio), Facta et dicta memorabilia II,6,14

Plutarco (c.45-120 d.C.), An vitiositas ad infelicitatem sufficiat 3, Moralia, p.499 C

Claudio Eliano (c.170-235 d.C.), VII,18

C. Julius Solinus (siglo III d.C.), Collectanca rerum memorabilium 52,32.

Las tres restantes referencias, como en el caso de los versos antes citados de Horacio y Virgilio, pueden estar inspiradas por el

recuerdo de las embajadas recibidas por Augusto y expresar la ilusión propia de la época: la dominación de Roma sobre todos los pueblos de la tierra, ilusión concebida y sostenida por el poderío romano y sus conquistas:

II,9,29

cuid si longinquos retinerer miles ad Indos,

11,10,15

India quin, Augusto, tuo dat colla triumpho,

III.4.1

Arma deus Caesar dites meditatur ad Indos,

#### Ovidio

Ovidio tiene también conocimiento de la India, pues la menciona en un buen número de versos, pero de un modo general sus menciones son de poco interés. Encontramos así referencias a la famosa leyenda de la conquis ta de la India por Baco (Amores I,2,47: talis erat domita Bacchus Gangetide terra; Ars Amatoria I,190; Fasti III,17,719-720 y 729; Metamorfosis IV, 605-606; XV,413); simples menciones de la India o de los indios (Ars Amatoria I,53: nigris..ab Indis; Metamorfosis I,778: positosque sub ignibus Indos; II,249: Ganges; IV,21: decolor extremo qua cingitur India Gange).Metamorfosis V,47 menciona curiosamente a un joven guerrero indio Athis.

Otros versos más interesantes, indican productos típicos de la India: Fasti XVII,720: turifer Inde; 731: cinnama; Medicamenta faciei feminace 10: ebur; Ars Amatoria III,129-130: vos quocue non caris aures onerate lapillis,/ quos legit in viridi decolor Indus aqua); Metamorfosis VIII,288: dentes acquantur dentibus Indis; XI,167: instrictarque fidem gemmis et den-

tibus Indis/ sustinct a lacva. Unos versos de las Metamorfosis VI,637 men - cionan a un tigre indio; Amores II es un poema en honor de un <u>psittacus</u>, Eois imitatrix ales ab Indis.

# Otras embajadas enviadas a Roma desde la India

Augusto no fue el único emperador romano que recibió embajadas desde la India; otros emperadores también las recibieron. Las enumeramos aunque algunas caigan en época muy posterior a la de Augusto.

Claudio (41-54 d.C.) recibió una embajada de un rey de Ceylán, de acuerdo con Plinio, VI,84 (parte): Nobis dilicentior notitia Claudi principatu contigit legatis etiam ex ea insula advectis. Plinio da a continua ción una extensa e interesante relación del crigen de esta embajada y del Ceylán de esa época (VI,84-91).

Trajano (59) (98-117 d.C.), según Dión Cassius (LXVIII,15) recibió una embajada:

Πρός δὲ τὸν Τραιανόν, ἐς τὴν Ῥω¬ν ἐλβόντα, πλεῖσται δσαι πρεσβεῖαι παρὰ βαρβάρων δλλων τε καὶ Ἰνδῶν ἀφίκοντο.

Aclius Spartianus, en su <u>De vita Hadriani</u> 21,14, refiere que los reyes de los Bactrios (<u>reges Bactranorum</u>) enviaron embajadores a <u>Adriano</u> (117-138 d.C.): <u>reges Bactranorum legatos ad eum amicitize petendae causa surplices miserunt</u>. La expresión '<u>reges Bactranorum</u>' con toda probabilidad se refiere a reyes de la dinastía Kushana que por esa época reinaba sobre parte del Asia Central, Bactria y norte de la India.

Antonino Pío (138-161 d.C.) recibió también embajadores de la India (y de Bactria), según información proporcionada por la Incerti Auctoris

Epitome de Cacsaribus 15,4: Quin etiam Indi, Bactri Hyrcani legatos misere institua tanti imperatoris comperta.

Antonino Elagábalo (218-22 d.C.) fue también el destinatario de una embajada venida desde la India, de acuerdo con el testimonio de Dardesanes (154-22/223 d.C.) conservado por Porfirio en <u>De abstinentia</u> IV,17,p.256, l,líneas 9-12 (ed.Nauck<sup>2</sup>, Bibliotheca Teubneriana, Hildesheim-Olms, New York, 1977, reimpresión de la edición de Leipzig, 1886).

Ίνδων γὰρ τῆς πολιτείας εἰς πολλὰ νενεμημένης, ἔστι τι γενος παρ' αὐτοῖς τὸ τῶν θεοσόρων, οῦς Γυμνοσοριστὰς καλεῖν εἰωθασων Ἑλληνες, τουπων δὲ δυο αἰρέσεις τῶν τῆς μεν Βραχμάνες προίστανται, τῆς δε Σαμαναῖοι, ἀλλ' οἱ μὲν Βραχμάνες ἐκ γένους διαδέχοιται ὥσπερ ἱερατείαν τὴν τειαυτην θεοσοφίαν, Σαμανεῖοι δὲ λογάδες εἰσὶν κὰκ τῶν βουληθέντων θεοσοφεῖν συμπληρούμενοι. ἔχει δὲ τὰ κατ αυτους τοῦτον τὸν τρόπον, ὡς Βαρδησάνης ἀνηρ Βαβυλώνιος ἐπι τῶν πατερων ἡμῶν γεγονως και ἐντυχών τοῖς περὶ Δάνδαμιν πεπεμμένοις Ἰνδοῖς προς τον Καίσαρα ἀνέργαψεν.

y en un fragmento de Porfirio, de su obra Repi στυγός conservado por Estobeo I,3,56:

'Ίνδοὶ οἱ ἐπὶ τῆς βασιλείας τῆς 'Αντωνίνου, τοῦ ἐξ 'Εμίσων ἐν τῆι Συρίαι [ἀρικομένου] Βαρδισάνηι τῶι ἐκ τῆς Μεσοποταμίας εἰς λόγους ἀρικόμενοι, ἐξηγήσαντο, ὡς ὁ Βαρδισάνης ἀνέγραψεν, εἰναί τωα λίμνην ἔτι καὶ νῦν παρ' Ἰνδοῖς δοκιμαστήριον λεγομένην, εἰς ἥν, ἄν τις τῶν Ἰνδῶν αἰτίαν ἔχων τινος ἀμαρτίας ἀρνῆται, <εἰσάγεται>, τῶν δὲ Βραχμανων τινες δοκιμάζουσω αὐτον τοῦτον τὸν τρόπον.

Eusebio, <u>De vita Constantini</u> 4, 7<sup>a</sup> (Migne, <u>Patrologia Gracca XX</u>, p.1155) menciona también embajadas de indios recibidas por Constantino (reinfo 323-353 d.C.):

Συνεχείς γουν απαιταχόθεν οι διαπρεσβευόμενοι, δώρα τα παρ' αύτοις πολυτελή διεκόμιζου, ώς και αύτους ποτε παρα τυχόντας προ τής αύλειου των βασιλειών πυλών, στοιχηδόν έν τάξει περίβλεπτα σχήματα βαρβάρων έπτωτα θεάσασθαι. οίς εξαλλος μέν ή στολη, διαλλάττων δ' ό των σχημάτων τρόπος, κόμη τε και κεφαλής και γενείου πάμπολυ διεστώσα, βλοσουρά θ' ή προσωπων βαρβαρος και καταπληκτική τις δψις, σωμάτων θ ήλικίας υπερβάλλοντα μεγέθη- και οίς μέν έρυθραινετο τα πρόσωπα, ολι δέ λειτ τερα χιώνος ήν. οίς δε [μέσης] κράσεως, έπει και Βλεμμ ων γένη, Ίνδων τε και Αθθιόπων, οι διχθά δεδαίαται έσ 27οι άνδρών, τῆι τών είρημένων έθεωρείτο Ιστοριαι. Εν μέρει δέ τουτων ξκαστοι; ώσπερ έν πίνακος γραφήι, τα ταρ' αὐτοῖς τίμια βασιλεί προσεκόμιζου οι μεν στεφάνους χρυσούς, οι δ' έκ λίθων διαδήματα τιμίων, άλλοι ξανθοκομους, οἱ δὲ χρυσώι και ἄνθεσι καθυφασμένας βαρβαρικάς στολάς, οί δ' ἴππους. οι δ' ασπίδας και δόρατα μακρά, και βέλη, και τόξα, τὴν δια τούτων ύπηρεσίαν τε και συμμαχίαν βουλομένωι βασιλεί παρέχειν ενδεικνύμενοι. Α δή παρά των κομιζόντων ύποδεχόμενος και έντάττων, αντεδίδου τοσαύτα βασιλεύς, ώς ύς' ένα καιρόν πλουσιωτάτους αποςτηναι τούς κομιζομένους. έτίμα δὲ καί 'Ρωμαϊκοῖς ἀξιώμασι τοὺς ἐν αὐτοῖς διαφανέσ τέρους, ώστ' ήδη πλείους την ένταύθα στέργευ διατριβήν. έπανόδου τής είς τὰ οίκεῖα λήθην πεποιημένους.

En 361 d.C. Juliano (361-363 d.C.) recibió una embajada venida de la India (60), según Ammiano Marcellino XXII,7,10:

Proinde timore eius adventus per finitimos longeque distantes latius explicato, legationes undique solito ocius concurrebant: hinc Transtigritanis pacem obsecrantibus et Armeniis, inde nationibus Indicis certatim cum donis optimates mitten tibus ante tempus ab usque Divis (61) et Serendivis (62)...

# Tigre exhibido por Augusto

En el año ll a.C. Augusto exhibió un tigre en la inauguración del Teatro de Marcelo, según nos informa Plinio VIII,65, y en otra oca - sión se dio muerte a un rinoceronte en el circo, según relata Dión Cassius LI, 22. Probablemente ambos animales procedían de la India. Cf. Suetonio 43.

### Templo de Augusto

En la <u>Tabula Peutingeriana</u> junto al nombre del puerto de Muziris (Muyiri, Musiri o Muchiri en Tamil), cuya identificación con la actual Cranganore (en la costa sur occidental de la Ladia) ya está bien establecida, se ve el bosquejo de una construcción marcada en el mapa con el nombre
de "Templum Augusti". Esta colección de mapas antiguos es la única prueba
que se posee para determinar la existencia de un templo dedicado a Augusto
en el sur de la India.

Los historiadores en general (véase por ejemplo V.A.Smith, Early Eistory of India, p.462) consideran que no hay que dudar de la veracidad del dato consignado en la Tabula. De hecho el gran intercambio comercial que existía entre la India y el Emperio Romano, con el crecido número de monedas que se han encontrado en la India del sur (a lo cual luego nos referiremos) y la inevitable presencia de ciudadanos romanos o simples miembros del Emperio Romano, de paso o establecidos en la India por razones justamente de ese comercio - todo ello hace que la posibilidad de la existencia de un templo de Augusto en el sur de la India no parezca ni remota ni descabellada ni siquiera sorprendente (63).

# Comercio entre Roma y la India en época de Augusto

Muy poco diremos sobre este tema sobre el cual existe la excelente obra de Warmington que hemos citado anteriormente. Como ya lo expresamos, el comercio de Roma con la India, calca, intensificándolo, el comercio entre Occidente y la India en la época helenística.

Rutas. Las rutas utilizadas por el comercio en el inicio del Imperio fueron las mismas que eran utilizadas en la época helenística.

En lo que a las rutas terrestres se refiere, se daban las mismas limitaciones que antes, derivadas de la situación política de las regiones por donde esas rutas atravesaban, por lo que la utilización de las rutas marítimas era preferida.

En lo referente a las rutas marítimas subsiste el monopolio de los Arotes, aunque con ciertas limitaciones, pues la expedición de Aulo Callus (64), enviada en 25-24 a.C. nor Augusto para explorar y subvugar a Arabia, aunque no fue un éxito complete, consiguio algunes buenos puertos para los comerciantes romanos (65) y dejó en los Jrabes la impresión del poderfo de Roma (66). Subsiste también el peligro de los piratas. Plinio VI,101, que escribía a mediados del siglo I d.C., nos informa que los barcos que na vegaban hacia la India tenfan que ir protegidos por cohortes de arqueros per miedo a los piratas (67):

quippe ormibus annis navigatur sagittario um cohortibus impositis; etenim piratas maxime infestabant.

neralmente se acepta que el descubrimiento per los griegos y romanos, especialmente por Hippalos, del monsún (o monzón: viento que sopla, como hemos dicho ya, del oeste hacia la India en ciertos meses del año y vice versa en otros) tuvo lugar alrededor del año 50 d.C., o sea no durante el gobierno de Augusto, sino el de Claudio. El monsún permite hacer la travesía directa, a través del mar Mar Arábigo, desde las costas orientales africanas hasta la India y vice versa sin necesidad de ir bordeando la costa de Arabia y de Persia (Carrania y Gedrosia) y en menor tiempo. El régimen del monsún era conocido desde mucho tiempo atrás por árabes e indios, pero cra rantenido en secreto. Aunque no del todo, la travesía directa, que el monsún permitía, distinuia el peligro que representaban los piratas.

Mercaderías. Los productos que Roma importaba de la India eran del mismo género que los que importaban los Ptolomeos, pero más diversifica

cos. Warmington, en su obra sobre el comercio de Roma con la India, hace en las pp. 139-260 un estudio exhaustivo de eses productos señalando para cada uno de ellos sus fuentes de información, constituídas en gran medida por referencias de los autores clásicos. Tenemos entre esus importaciones las siguientes: leones, tigres, rinocerontes, elefantes, serpientes, sobre todo para exhibiciones, perros y loros; marfil, y carey para adornos; perlas; se da china; productos que servían como perfumes, como condimentos o para elaborar medicamentos com o pimienta, nardo, cinamon, costus, cardamon, gen gibre, bálsamo, azácar, aloes, índigo como colerante; algodón para vestimen ta, ébano para muebles, arroz, diversas frutas como limones, peras, damas - cos; piedras preciosas como diamantes, onix, sardonix, ágata, sardio, corne rina, cristal, amatista, ópalo, beril, zafiro, rubí, turquesa, granate, etc.

Roma a su vez exportaba a la India diversos productos. Warmington, pp. 261-272, se ocupa de las exportaciones de Roma a la India. Entre estas exportaciones se contaban: esclavos y esclavas; coral; ciertas telas; cinturones de colores brillantes, papiro; vines; estoraque, para usos medicinales; dátiles; incienso; plomo; cobre, estaño; plata y oro, que la India necesitaba para la confección de monedas: sulfido de antimonio (στύμι); ámbar; joyas; productos de vidrio, vasijas para vino, piezas de alabastro, recipientes de bronce.

Importancia del comercio de Roma con la India. Es difícil deter minar la importancia del comercio que se realizaba entre el Imperio Romano y la India, ya que éste puede ser enfocado desde diversos puntos de vista.

Ante todo debe tenerse en cuenta que las rercancías que Roma importaba de la India eran productos de lujo, cuyo volumen no podía ser por consiguiente extraordinario y cuya difusión tenía necesariamente que estar li mitada a ciertas capas de las clases urbanas. Eran objetos suntuarios, improductivos, de poco tonelaje (68) y necesariamente de limitada difusión. Cree-

mos que unicamente en este sentido tiene plena razón M.Rostovtzeff, Historia social y econó ica del Esperio Romano, p.126, cuando declara que "en conjunto, el corercio (de Pera) con el extranjero se limitaba casi exclusivamente a mercanelas de lujo y carecía de injortancia real para la vida económica del Esperio".

Pere no per ese el nonto de ese conercio era despreciable. Warrungton, p.276, siguiendo la autorizada opinión de Chrostow, autor de una im
portante l'istoria del conercio oriental en el Egipto greco-remano, (pp. 408410), considera que "el volumen de las exportaciones de la India durante la
época del Imperio Romano puede compararse no desfavorablemente con las condi
ciones de tiempos más modernos", sobre todo si se tiene presente las diferen
cias de población, gustos y poder adquisitivo del dinero. Por lo demás el
propio Rostovtzeff (ver supra) opinaba que las relaciones comerciales entre Egipto y el Africa oriental, Arabia y la India se realizaban en una esca
la importante; consecuentemente hay que admitir que necesariamente las relaciones comerciales entre Roma y la India se realizaban en una escala más importante aún, teniendo en cuenta el mayor desarrollo econômico del Imperio
Romano.

Algunes textos de la época o cercanos a ella se expresan en forma que inclina a pensar que sus autores estimaban que el comercio con la India tenfa efectiva importancia y no era un fenómeno banal.

Uno de ellos es Estrabón, II,3,12, que nos informa, admirado, que, cuando él estuvo en Egipto con Aulo Gallus, se enteró de que partían de Myos Hormos hacia la India cada año ciento veinte naves, siendo así que antes sólo unas cuantas se atrevían a realizar ese viaje:

δτε γοῦν Γάλλος ἐπῆρχε τῆς Αλγύπτου, συνόντες αὐτῶι καὶ συναναβάντες μέχρι Συήνης καὶ τῶν Αλθιοπικῶν ὅρων ἱστοροῦμεν ὅτι και ἐκατον και εἴκοσι νῆες πλέοιεν ἐκ Μυὸς ὅρμου προς την Ἰνδικήν, προτερον ἐπὶ τῶν Πτολεμαικῶν βασιλέων ὁλιγων παντάπασι θαρρούντων πλεῖν καὶ τὸν Ἰνδικὸν ἐμπορςύεσθαι φόρτον.

Tenemos luego dos textos muy citados de Plinio. Sea cual sea el valor actual y el significado de las cantidades de dinero que menciona, el hecho es que Plinio se refiere, como a algo nada despreciable y en forma du ramente condenatoria, al lujo de las mujeres romanas y al comercio con la India, que para alimentar ese lujo drenaba cada año el oro del Imperio Roma no. Estos textos son:

# XII, 41,84 :

verum Arabiae etiamnum folicius mare est; ex illo namque margaritas mittit. minimaque computatione milions contona milia sestertium annis omnibus In dia et Seres et paeninsula illa imperio nostro adimunt - tanti nobis deliciae et feminae cons - tant; quota enim portio ex illis ad deos quaeso iam vel ad inferes pertinet? '69)

### VI, 26, 101:

Nec pigebit totum cursum ab Aegypto exponere nunc primum certa notitia patescente. digna res. nullo anno minus HS D imperii nostri exhauriente India et rerces remittente quae apud nos centiplicato veneant.

Recordemos también los versos de Lucano y el pasaje del discurso de Tiberio que hemos transcripto antes, que hablan de como Roma, al realizar sus conquistas, aprendió el lujo - lujo que necesariamente exigía importar de los pueblos de Oriente, en especial de la India, los variados pro ductos suntuarios que su satisfacción reclamaba.

Por otro lado, para compulsar la importancia del comercio de Roma con la India, hay que tener presente también la notable opulencia del Importo Kushana, que concentraba en sus manos el comercio del norte de la India y cuya prosperidad, en parte por lo menos, derivaba de las transacciones comerciales con Roma, las cuales no podían por tal razón concretarse en sumas de poco monto.

lemento importante del comercio de Roma con la India: los productos indios que los mercaderes romanos importaban, se vendían en Roma a un precio cien veces mayor que su precio de adquisición. La diferencia se iba en costos de transportes, derechos de los países intermediarios, ganancias de los comerciantes. Este desnivel entre el precio de compra y el precio de venta de las mercaderías importadas significaba un gran movimiento de dinero en Roma, el desembolso de grandes sumas por productos originariamente de escaso valor.

Hay finalmente un aspecto del comercio de Roma con la India de sumo significado, al cual Warmington dedica un buen número de páginas (ob. cit., pp.272-318). Se trata del balance negativo que ese comercio dejaba para el estado romano. Todos los años ese balance era desfavorable para Roma, significando un drenaje constante de sus reservas de oro. No entraremos en el contravertido problema del efecto que esta situación comercial tuvo e el colapso final de la economía romana.

Monedas de Roma. Una manifestación del tráfico comercial entre Roma y la India y también del contacto entre ambos mundos son las monedas romanas encontradas en grandes cantidades en diversas localidades del sur de la India y, en menor escala, también en el norte de la India. Son monedas de oro, de plata y de cobre. Provienen de los reinados no sólo de Augusto, sino

de los emperadores que le sucedieron. R. Sewell, en su artículo básico sobre l'The Reman coins found in India" (Journal of the Reman Asiatic Secrety, 1004, cm.591-637) enumera las monedas encontradas y los lutares y las fechas de sus hallazgos. Su trabajo llega al año 1904. Pespués de esa fecha se han seguido encontrando nuevas monedas romanas en Initia (70).

Estas monedas son parte, pequeña sde luego, de las monedas que el Imperio Romano enviaba a la India para pa r el saldo negativo que le dejaban sus importaciones. Circulaban normalmente en el sur de la India, competían con las monedas kushanas y eran incluso atesoradas.

Tenemos en ellas valiosos y hermosos testimonios de las relaciones comerciales de Roma con la India y de las relaciones entre ambas cultu ras.

# Referencias a los yavanas en los poemas tamilos

En pocsías que constituyen los m/: antiguos testimonios de la importante literatura tamil, una de las lenguas no indo-curopeas más vigorosas del sur de la India, encontramos una serie de referencias a los yavaNar, a los yavanas.

Es difícil señalar fechas precisas para esas poesías y las opiniones varían al respecto, pero los especialistas en la materia concuerdan
por lo general en ubicar los hechos descritos en esas obras en los dos o tres
primeros siglos de nuestra era - nos inclinaríamos más bien por los dos primeros siglos, pues las relaciones comerciales y políticas entre Roma y la In
dia, fundamento de esos hechos, florecieron en las épocas de Augusto hasta
Nerón (54-68 d.C.), declinaron hacia la época de Caracalla (211-217 d.C.) y
cesaron casi por completo después, para revivir algo en la época de los empe
radores bizantinos. Por otro lado no hay razón para pensar que hechos simila
res a los de estos dos o tres siglos d.C. no se daban también en los dos o

tros sirlos a.C..

Esas referencias han sido examinadas muchas veces. Para las bre ves notas que signen utilizamos el cuidadoso y rico estudio de P. Meile, "les yavanas dans l'Inde Tamoule", publicado en el <u>Journal Asiatique</u>, 1940, fasc. 1, pp.85-123. Meile da los pasajes de esas obras que interesan a muestro te en el texto tamil original con traducción francesa acompañada de un análisis gravatical y lexicográfico del mismo.

Un pasaje del poema <u>Tayań-Kanna-nār</u>, <u>Agam</u> 149, versos 7-11, se refiere a los barcos de los <u>yavanas</u>:

"...cuardo la ciudad, a donde los barcos,
obras maestras provenientes de los yavanas,
agitando la blanca espuma
del Gran Río del cinamon,
del río de los Keralas,
vienen con oro y parten con pimienta cuando esta Musiris,
abundante de prosperidad,
fue sitiada por el tumulto de la guerra"...

Otro pasaje del <u>Madureikkanji</u> 133-138, menciona "<u>las perlas pre</u> ciosas...estimadas en el vasto mundo".

Un verso de un poema de Nakkirar, <u>PuRam</u> 56,17-20, dedicado a un Fandya, dice:

"beber el vino de suave perfume
que traen los buenos barcos de los yavanas".

Otro poema de Nappudanar, <u>Mullerppattu</u> 59-62, describe a los <u>yavanas</u>, mercenarios sin duda, que cuidan a un soberano en su campo real en medio de la jungla:

cuerpo robusto y mirada dura".

Similar referencia a los <u>vavanas</u> tiene otro poema, <u>Cilappadigaram</u>
14,66-67, que dice:

"...los yavanas de espada asesina, excelentes para la guardia..."

Al lado de los mercenarios, tenemos otros <u>yavanas</u>, comerciantes sin duda. El mismo poema <u>Cilappadigaram</u> 5,10, describe:

"las casas de los yavanas, cuya prosperidad jamás declina".

Y también los yavanas artistas y artesanos, cuyas obras son admiradas, mencionados en diversos pasajes como Nakkirar, <u>Nedunalvadei</u> 101-102, <u>Manimegalei</u> 19,107-108; Konguvelir, <u>Perun-kadei</u> 1,58,40-44.

Pero las menciones de los <u>yavanas</u> no son siempre elogiosas.En el <u>PadiRRuppattu</u> 2, Padigam, 7-10, ensalza a un rey de Kerala que

"encadenó a los odiosos yavanas de rudo lenguaje"...

El Cilappadigaram 28,141-142, habla también del rudo lenguaje de los yavanas.

Necesariamente en el trabajo que precede sólo nos hemos referido a algunos aspectos de las relaciones Occidente-India. Quedan muchos otros
aspectos sin tratar: el conocimiento que los indios tenían de los griegos y
romanos y de sus respectivas naciones como nos lo exponen los textos sáns critos o prácritos; las influencias en las ciencias (Medicina, Astronomía,
Matemáticas, Astrología), en la literatura, en las artes, en la filosofía y
en el pensamiento religioso. Esperamos que las observaciones que anteceden
hayan dejado ver como las relaciones, modestas en el inicio, se fueron fortaleciendo paulatinamente y adquiriendo una continuidad, una intensidad y
una importancia que generalmente se pasa por alto.

### AUGUSTO Y LA INDIA

#### NOTAS

- (1) R.G.Kent, Old Persian, Gramar, Texts, Lexicon, New Haven, American Oriental Society, 1953.
- (2) Cf. Hecateo, fragmento 309.
- (3) Estos han sido editados por G. Menci en la Biblioteca di Studi Superiori, Firenze, La Muova Italia Editrice, 1954.
- (4) Esta obra se ha perdido, pero un resumen de la misma ha sido conservado por l'hotius, Bibliotheca 72 (I,pp.153-147 edición de R.Henry). Cf. también por el mismo editor Ctesics, La Ferse, l'Inde, Les Sommaires de l'hotius, Bruxelles, Office de l'ublicité, 1947. Sobre Ctesias y la India ver R.Vofchuk, "Costumbres y Creencias de los indies según Ctesias de Cnido", en Papeles de la India, Vols. X-XI, Nos. 4 y 1, 1981-1982.
- (5) Soldados indios formaban también parte del ejército que Darío III opuso a Alejandro (Arriano, Anabasis III,8,3).
- V.Rose, Aristoteles Pseudepigraphus, Hildesheim-New York, Olms Verlag, 1971 (reimpresión de la edición de 1863), p.50, opina que el encuentro entre Sócrates y el indic es una mera ficción literaria, Anotemos que el mismo Eusebio, que nos transmite la información de Aristoxeno, duda de la veracidad del encuentro.
- (7) Según tradiciones poco confiables tarbién Licurgo (Plutarco, Vida de Licurgo, 4,8) y Pitágoras (Apuleo, Florida, 15,14-16) estuvieron en la India y Platón tuvo la intención de hacer el mismo viaje (Apuleo, De Platone I,3). Verdaderas e no estas tradiciones dan testimonio del prestigio de la India como "tierra de sabiduría" y de la presencia de la India en la conciencia griega.
- (8) Sobre la leyenda de estas hormigas, ver más adelante la sección referente a Propercio.
- (9) Podríamos agregar como un cuarto elemento de la imagen de la India la lejanía de la misma, que contribuía a fomentar el elemento de exotismo.
- (10) Cf.W.W.Tarn, Alexander the Great, Cambridge, Cambridge University Press, 1979, I, pp.96-97, 105 y II, pp.236-237.
- Onesferito fue en busca de los gimmosofistas por orden de Alejandro que quería enterarse de cómo eran, de cómo pensaban, de cómo vivían actitud netamente griega de curiosicad y capacidad de sorprenderse, que han olvidado muenos intelectuales y estudiosos occidentales que, a pesar de proclamarse herederos de Grecia, quieren un mundo de pensamiento, limitado por las costas del Mar Mediterráneo.

- (12) No reproducimos la parte del testimonio de Onesicrito que contiene la exposición de uno de los ascetas, Mandanis.
- (13) Este viaje, indiscutible, de Pirrón a la India muestra que la "peregrinación a las fuentes" no es un fenómeno moderno, sur que tie ne una larga historia que se remonta hasta Grecia.
- (14) Probablemente el poesa que escribió en honor de Alejandro y el regalo de una buena castidad de piezas de oro que recibió de él (cf. Sexto Empfrico, Contra los mate: Aticos I, 282 y Plutarco, Sobre la fortuna o virtud de Alejandro 331 E) deben colocarse antes de la "conversión" de Firrón.
- (15) Of.V.Brochard, Los escépticos griegos, Buenos Aires, Losada, 1945, pp.95-97 y tarbién ver M. liantelli, "Possibili elementi indiani nella formazione del pensiero di Pirrone d'Elide, en Filosofia, Anno XXIX, fasc.II, Aprile, 1978 (Torino).
- (16) Algunos de estos fragmentos, como los referentes a la lejanía de los indios, puede tarbién ser considerados como geográficos.
- (17) Aristóteles hace la salvedad: "el δεί πιστεύσαι Κτησίαι".
- (18) Cf.D.Ross, Aristotle, London, Methuen, 1966, pp. 7-16.
- (19) Probablemente es con referencia al gran número de elefantes de que disponfa Seleuco que Demetrio el Poliorketes lo llamó burlándose ἐλεφωντάρχος "jefe de elefantes" según Ateneo, p. 261 b.
- Justino XV,4, también se refiere a este acontecimiento: "Transitum deinde in Indiam fecit (s.e. Soleucus), cuae post mortem Alexandri, veluti cervicibus auto servitutis excusse, praefectos ejus occiderat. Auctor libertatis Sandrocottus fuerat, sed titulum libertatis post victoriam in servitutem verterat: siguidem occupato regno, populum, quem ab externa dominations vindicaverat, inse servitio premebat... Sandrocottus ea tempestate, qua Soleucus futurae magnitudinis fundamenta jaciebat, Indiam possibedat: cum quo, facta pactione, Seleucus, compositisque in Oriente rebus, in bellum Antigoni des cendit".
- (21) Es diffcil determinar en qué consistió esta alianza matrimonial.
- (22) Estas referencias han sido reunidas por E.A.Schwanbeck, Megasthenis Indica, Bonn, 1846; reedición: Amsterdam, A.N. Hakert, 1966.
- (23) Probablemente fue el primer tigre visto por los griegos.
- (24) Sobre Ashoka ver F. Tola y C. Dragonetti, "Las inscripciones griegas del emperador indio Ashoka", en Anales de Eistoria Antiguz y Medie val, Universidad de Duenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 1977-1979, pp.251-264.
- Probablemente el equivalente sánscrito de Sophagasenos sea Subhagasena, pero es difficil determinar quién era ese rey: ¿un rajá local del noroeste de la India o algún príncipe del ya decadente Imperio Maurya? Cf.F.N. Thomas, en Cameridge History of India, Delhi, edición india, S. Chand, 1962, I, pp. 397 y 462; L. de la Vallée Poussin,

- et Mie-te's, laris, E.de Boccard, late. ; V.A. Sait., Te carly Pre terr of mais, Oxford, Oxford Univers. Frest, 1962, p. 215.
- (26) Los framentos conservados de Fratéste es hon sido reum os per h.
  Berger, Die geographischen tragmente des Diatesthenes, 1880, reimpre sión 1964.
- (27) Estrabén II,3,5, critica por inverest il la narración que hace losimidonio del viaje de Eudoxo alrection del Africa.
- (28) Of A. Moret, Le l'il et la civilisit of gyptieuxe, Paris, La Renaissance du Livre. L'Il volution de l'action de l'action, p. 40 s.y. G. Maspere, Mistoire ancienne des peurles de J'Union', Paris, Machette, pp. 626-527 y nota de la p. 627.
- (29) Cf.W.W.Tarn, Hellenistic Civilisation, condon, E.Arnold, 1959, pp. 245-247.
- (30) Sobre los reyes griegos de Bactria y tel reroeste de la India ver la obra funda ental de W.W.Tarr, <u>Tre' problèmetria and India</u>, Cambridge, Cambridge University Press, L.C.
- (31) T.W.Rhvs Davids (según H.G.Ravlinson, lectria from the earliest times to the extinction of Bactrio-Cicel rule in the Punjab, Varanasi, Bharatiya Publishing House, 1978, pp. 127-128) señala la similitud del relato de los funcrales de Menandro v del reparto de las reliquias del rey entre las ciudades de su reino con el relato del reparto de las cenizas de Euda en los textos palis.
- (32) Traducido al inglés por T.W.Rhys Davins, The Questions of King Millin-da, New York, Dover Publications, 1963.
- (33) Ver en la obra de W.W.Tarn citada en la nota 30 una buena reproducción de estas monedas.
- (34) De acuerdo con los comentarios de C.I.Brown, The coins of India, Ion don. Association Pres. Y.N.C.A., 1922, Plate II y su respectiva Key.
- (35) Reproducida de J.M.Rosenfield, The dynastic arts of the Kushans, Berke ley and Los Angeles, University of Calaiorna Press, 1967.
- (36) Cf.N.Nayrhofer, hurzgefasstes etypologisches Wörterbuch des Altindischen, Peidelberg, C.Winter, 1956; ss., sub voce.
- (37) Edición de J.Bloch, <u>Les inscriptions d'Asoka</u>, Paris, Les Pelles Lettres, 1950, Cf. el artifoule citate en a nota 24 para etras edicienes.
- (38) Ver S.Lévi, Quid de graccis veterum in forum mommunita tradiderist, Itaris, E. Bouillen, 1890.
- (39) Sobre los Kushanas en general ver la crea de Rosenfield citada en la nota 35.
- (40) Articule incluide en <u>Kushan Studies in U.S.S.R.</u>, Calcutta, Indian Studies, 1970.

- (41) Es la ruta terrestre más al norte a la que nos referimos al tratar del comercio entre la India y Occidente antes de Augusto.
- (42) De acuerdo con el Flate II y su respectiva Key de la obra citada en la nota 34.
- (43) Reproducida de la obra de Rosenfield señalada en la nota 35.
- (44) Reproducida de la obra M.Hallade, Gandharan art of North India and the Graeco-Rudchist Tradition in India, Persia, and Central Asia, New York, H.N. Abrans, 1968.
- (45) Ver el artículo de Cafurov citado en la nota 40. En la misma colección de estudios se encuentra incluído el artículo de G.M. Bongard-Levin y B.Y. Stavisky, "Central Asia in the Kushan Period", que citamos.
- (46) Tomadas de la obra de H.Hallade, citada en la nota 44.
- (47) Reproducido de la obra citada en la nota 35.
- (48) Los elefantes de Pirro fueron los primeros elefantes que vieron los romanos según Plinio VIII,6; Varrón, <u>De lingua latina VII,39 y Jus</u> tino XVIII,1.
- (49) Cf.Plinio VIII.31.
- (50) Sobre el comercio entre Occidente y la India ver Tarn, obra citada en la nota 29 y E.H.Warmington, The commerce between the Roman Empire and India, London, Curzon Press, 1974, E.Will, C.Mosse y P.Goukowsky, Le honde Gree et l'Orient, II le IV siecle et l'époque héllénistique, Paris, Presses Universitaires de France, 1975, en es pecial Tercera Parte, Capítulos I y II. En estas obras se encontra rá abundante bibliografía.
- (51) Reproducimos con algunos cambios el mapa de la p.17 de C.Colin Davids, An historical Atlas of the India Peninsula, Oxford, Oxford University Press, 1968.
- (52) Para la descripción de estas rutas terrestres y marítimas hemos utilizado las obras de Tarn y Warmington citadas en las notas 29 y 50 respectivamente y, en especial, el excelente mapa que contiene la obra de Warmington.
- (53) Sobre los partos ver C. Huart y L. Délaporte, L'Iran Antique, Paris, A. Michel, 1952, pp. 319-328.
- (54) Cf. Warmington, ob.cit. nota 50, p.ll.
- (55) Texto tomado de J.Gage, <u>Res gestae divi Augusti</u>, Paris, Les Belles Lettres, 1950.
- (56) Osmond De Beauvoir Priaulx, The Indian Travels of Apollonius of Tyana and the Indian Embassies to Rome, 1873.
- (57) Augusto.

- Véase en B.Breloer y F.Bömer, Fontes l'istoriae Religionum Indicarum, Bonn, L.Rohrscheid, 1939, los textos de escritores griegos y latinos referentes a la expedición de Eaco a la India y su conquista (Index rerum, p.221. bajo la palabra Liber).
- (59) Es conocida la nostálgica reacción de Trajano, descrita por Dión Cassius LTVIII,29, cuando en la desembocadura del Eufrates vio a un barco partir hacia la India:

Κάντεῦθεν ἐπ' αὐτον τον 'Ωκεανὸν ἔλθων, τήν τε φύσιν αὐτοῦ καταμαθών, και πλοῖόν τι ἐς 'Ινδιάν πλέον Ιδών, είπεν ότι, "Ιιάντως τω καὶ ἐπι τοὺς 'Ινδοὺς, εί νέος ἔτι ἡν, ἐπεραιώθην." 'Ινδούς τε γὰρ ἐνενόει, καὶ τὰ ἐκεἰνων πράγματα ἐπολυπραγμόνει· τόν τε 'Αλέξανδρον ἐμακάριζε.

- (60) Según Gibbon, The decline and fall of the Roman Empire I,p.798 nota? (edición de New York, Modern Library) esta embajada estaba destinada a Constancio.
- (61) Habitantes de la costa este de la India.
- (62) Habitantes de Ceylán, que era Ilamada también Serendib.
- Sin perjuicio de lo expresado en relación a la posibilidad de la existencia de un templo dedicado a Augusto en la región de Muziris, nos permitimos sugerir otra posibilidad: podría tratarse de un error del autor o de un copista de la Tabula y el tal templum Augusti no ser otra cosa que un templo elevado en honor de Agastya, personaje sumamon te importante de la historia del sur de la India. Aún hoy en ciertos templos de la región tamil Agastya es objeto de veneración. Existen montañas (como Agastyaparvata, Agastyaciri, Agastyakuta) y lugares de culto (como Agastyatirtha), todos ellos situados en el sur, que lle van el nombre de Agastya; los Puranas mencionan algunos ashramas o lugares de retiro conectados con él y aún se menciona una capilla situa da en el norte que le estaba consagrada. Sobre Agastya ver Vettam Mani, Puranic Encyclopaedia, Delhi, Motilal Banarsidass, 1979, pp.4-10.
- (64) Sobre la expedición de Aulo Gallus ver Monumentum Ancyranum V, 26, 5; Dión LIII, 29; Estrabón, XVI, 22-23; Plinio VI, 160-162.
- (65) Cf.M.Rostovtzeff, Historia social y económica del Imperio Romano, Madrid, Espasa Calpe, 1937, p.ll6 y nota 12.
- (66) Cf.Warmington, ob.cit., p.15.
- (67) Al igual que los textos de Diodoro y Estrabón citados antes en rela ción a los piratas.
- (68) Con excepción tal vez de la pimienta cuya demanda fue muy grande.

- (69) En este pasaje Plinio se refiere únicamente a la importación de per las, en la cual se invertiría así 100 millones de sestercios, suma que no resulta nada exagerada si se tiene en cuenta la gran demanda que había de perlas en Roma y los precios que alcanzaban. Si sólo en perlas se gastaba esa suma, puede tenerse una idea de lo que debía ser el total del monto de las importaciones.
- (70) Por ejemplo el 12 de mayo de 1970, The Statesman de Delhi informó que un campesino de una zona cercana a Nagpur (en Maharashtra) había encontrado nueve monedas de oro del Emperador Tiberio pesando cada una 60 gramos y con un diámetro de 1,8 cm. El anverso de la moneda ostenta el busto del emperador con la leyenda: TI CUSAR DIVI AUG F ALGUSTUS y el reverso una mujer sentada, tal vez Livia, con la leyenda: PONTIF MAXIM.

### AUGUSTO Y LA INDIA

# ADDENDA

Antes de Alejandro. Sobre los autores griego: anteriores a Alejandro que escribieron acerca de la India ver W.Reese, <u>Die griechischen Nachrichten</u>

Wher Indien bis zum Feldzug Alexanders des Grossen, Leipzig, Teubner, 1914.

Esquilax. El viaje de Esquilax probablemente tuvo lugar en 509 a.C..

Herodoto. Ver más adelante en Soldados indios en Europa, La imagen de la India, Tibulo y Propercio referencias de Herodoto a la India.

Soldados indios en Europa. Sobre la habilidad de los indios en el manejo del arco ver Virgilio, Georgicas II, 122-125, versos citados en la sección referente a Virgilio en este mismo trabajo.

Otras referencias a brahmanes y ascetas. Las referencias señaladas en es ta sección han sido tomadas de la obra citada en la nota 58.

Aristóteles. Señalemos que en los escritos de Aristóteles no se encuen - tra ninguna referencia a los nuevos conocimientos sobre la India, a que dio lugar la expedición de Alejandro.

Los Ptolomeos y la India. Ptolomeo II Filadelfo. Sobre los perros indios importados por Occidente ver la interesante información que proporciona O.Stein, "Indien in den griechischen Papyri", Indologica Pragensia, I, 1929, p. 35.

o circumavegación del Africa hacia la India. La opinión de que un solo otro baña Europa y la India también era sostenida por Pomponio Mela, De Cho
circumanhia II, 45.

Estria. Los reves griegos de la India. Menandro. Sobre la conversión del rey griego Menandro al Budismo ver A.Foucher, "A propos de la conversion au Beuddhisme du roi indo-grec Ménandre", Mémoires de l'Institut National de Trance, Tome 43, 2ème.partie, 1951,pp.259-295.

Eactria. Los reyes griegos de la India. Ultimos reyes griegos de Bactria-noroeste de la India. Los Yue-chi de las fuentes chinas serían aquellas tribus
nómades que los autores clásicos llaman Ásioi, Pasianoí, Tójaroi (Estrabon
XI,8,2) o Asiani, Thocari (Trogo, Prólogo 41 y 42). Para muchos autores los
Yue-chi eran de raza turca, para etros de raza aria, propiamente irania, y su
idioma habría sido el llamado antiguo Khotanés del cual se han conservado
restos en manuscritos encontrados en Asia Central. Cf. Sten Konow, "On the
nationality of the Kusanas", Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Vol. 68,1,1914,pp.85-100.

La Roma republicana y la India. Los cartagineses. Sobre el tema a que esta sección se refiere ver también Apiano, Guerra de Aníbal 41.

La Roma republicana y la India. Cicerón. Sobre la auto-inmolación de las viu das ver más adelante la sección referente a Propercio.

Horacio y Virgilio. En relación a la enorme altura de los árboles de la India a que se refiere Virgilio en uno de sus pasajes citados, cf. Plinio, Historia natural VII, 21: arbores quidem tantae proceritatis traduntur ut sagit tis superiaci nequeant.

Otras embajadas enviadas a Roma desde la India. Sobre este tema ver Osmend De Beauvoir Priaulx, "On the Indian Embassies to Rome from the Reign of Claudius to the leath of Justinian", The Journa of the Royal Asiatic Society of Oreat Britain and Ireland, Vol. 19, Letter, 1862, pp. 274-298.

Templo de Augusto. Tabula Peutingeriana: Se trata de un ejemplar medieval (de alrededor del s.XII-XIII d.C.) de un mapra mundi romano, que recibe el nombre de quien fucra su poscedor Konrad Peutinger. Consisten en un rollo de pergamino de 680 x 33/35 cm. que abarca desde la costa Este de Gran Bre taña hasta la China. Muestran las rutas militares del Imperio Romano de Ocidente. Es discutible la época en que el original fue realizado. Tal vez podría hater sido bajo Caracalla (186-217 d.C.). El manuscrito conservado es una copia hecha por un monje en Colmar en 1285. Konrad Puetinger (1465-1547), un humanista y anticuario alemán, uno de los primeros en publicar inscripciones romanas, nacido en Augsburg, neredé este mapa de Konrad Celtes, quien a su vez lo encontró en un menasterio Benedictino en Tegernsee, lo pidió prestado y nunca lo devolvió. Feutinger estaba por publicarlo cuan de murió. Después de la ruerte de Peutinger el mapa desapareció por muchos años hasta que Mark Welser publicó algunos fragmentos. El manuscrito mapa se encuentra hoy en Viena. Pue impreso por primera vez, completo, en 1753, por F. de Schyeb; ediciones posteriores: en París, 1869-74, por E. Desjardins; en Ravensburg, 1887, por K. Miller, en escala reducida; reim creso en 1962. Sobre Tabula Peutingeriana ver el artículo respectivo Pauly's Realencyclopadie.

Comercio entre Roma y la India en época de Augusto. Rutas. Sobre los puertos conseguidos por Aulo Gallus ef. M. Rostowzew, "Zur Geschichte des Ostund Südhandels im ptolemžisch-romischen Agyten", Archiv für Papyrusfors - chung und verwandte Gebiete IV,3-4,1905, Leipzig, pp. 298-315.

de Rema cen la India. La segunda referencia a Rostovizeff es a su obra: The social and economic history of the Hellenistic world (I,p.386), anteriormerte citada en la sección sobre comercio entre la India y Occidente antes de Augusto.

Indicopleustes. Topographia Christiana II,77 (ed. Warda Wolska-Conus, Paris, Les Editions du Cerf, Sources Chrétiennes, 1968), que escribía a mediados del siglo VI d.C., señala que todas las naciones comerciaban con las menedas romanas y que de un extremo al otro de la tierra, en todo lugar, cran acepta das y admiradas por todos, en lo cual él veía un signo de la supreracía que Dios había acordado a los romanos. V.A.Smith, The early History of India, citado en la nota 25, acota que las monedas romanas eran utilizadas en la India de la misma manera como los soberanos ingleses eran utilizados en su épo ca (1924) en muchas partes del mundo como moneda corriente.

'eferencia a los yavanas en los poemas tamiles. El término yavana, como ya o indicamos, designó primeramente a los griegos y luego a todo extranjero, incluidos en éstos los romanos.

- Nota 17 Cf. para un juicio similar Historia Animalium IX, 28 (p. 606 a, 1.8-9): Kryouet oik &v dienteror.